

# Приходской листок

# **Спасского храма пос. Андреекка**

Московская епархия Русской Православной Церкви

Издается по благословению митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия

#### новости прихода

#### СВЕТЛЫЙ ПРАЗДНИК РОЖДЕСТВА



Рождество Христово – один из самых светлых христианских праздников, который всем христианским миром отмечается с особым благоговением. Это праздник мира, радости и душевного спокойствия. Рождество – один из важнейших христианских праздников и государственный праздник в 145-ти странах мира. Святой Иоанн Златоуст называет его «честнейшим и важнейшим всех праздников», «материю всех праздников».

Подготовка к великому дню началась задолго до самого праздника.

24 декабря священник Димитрий Полещук, дьякон Сергий

Попкович и помощник настоятеля по связям с общественностью Н.В. Пономаренко поздравили с приближающимися праздниками Нового года и Рождества Христова педагогов Андреевской средней общеобразовательной школы. Отец Димитрий провел встречу с учителями и передал всему преподавательскому коллективу Рождественские подарки.

29 декабря дьякон Сергий Попкович посетил Андреевский детский сад, где пообщался с детишками и воспитателями и поздравил их с праздниками.

Не остались без внимания и военнослужащие части № 45680

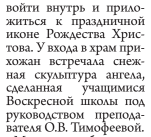




поселка Алабушево: с радостным праздником Рождества Христова их поздравил священник Димитрий Полещук. После беседы в непринужденной обстановке за чашкой чая отец Димитрий каждому воину вручил подарок.



6 января в сочельник Рождества Христова храм посетила с экскурсией группа детей с воспитателями из Центра социального обслуживания населения «Крюково», которых встречал священник Михаил Вокуев. Учащаяся Воскресной школы Ксения Королева рассказала детям об истории местности и церк-



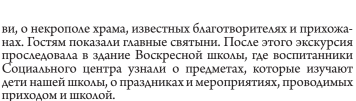
Множество богомольцев пришли в день Рождества в храм; те, кому было тяжело отстоять ночную службу, молились за поздней Литургией. Сотни людей, подготавливая свою душу и тело во время поста, причастились Святых Христовых Таин.

9 января в Доме культуры поселка Андреевка состоялся концерт, по-

священный празднику Рождества Христова.

В малом зале ДК перед началом концерта веселые матрешки водили хороводы и играли с детьми. Малыши удивляли своими талантами: чтением стихов, отгадыванием загадок, игрой на музыкальных инструментах, – за что получали подарки из





В завершение встречи гости были приглашены на чай в приходскую трапезную, где отец Михаил вручил детям и воспитателям Рождественские подарки. В свою очередь дети из

Социального центра подарили старательно сделанные своими руками поделки.

По инициативе молодежной группы прихода на территории храма был возведен снежный вертеп. Ребята много потрудились, украшая его многочисленными живыми елками и гирляндами, внутри теплилась лампадка, рядом – люлька-ясли с пеленами. Любой желающий мог

огромного мешка от Деда Мороза и Снегурочки.

Ожидание детского праздника было радостным и одновременно волнительным. Подготовка к нему началась с самого начала учебного года. Участники концерта долго и ответственно репетировали свои роли, вплоть до последних минут перед началом выступления, и это дало хорошие результаты. Программа







получилась насыщенной, увлекательной и неутомительной, так что праздник прошел «на одном дыхании».

После совместного пения тропаря Рождеству Христову с праздничным поздравлением ко всем собравшимся обратился директор Воскресной школы священник Димитрий Полещук.

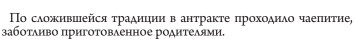
В первом отделении концерта зрители совершили увлекательное путешествие в сказку «Двенадцать месяцев», поставленную детьми Воскресной школы под руководством М.Е. Петуховой. Ребята показали замечательную игру, прекрасно чувствовали

себя на сцене и, казалось, успели сродниться со своими персонажами за время продолжительных и усердных репетиций. Эстетическую сторону спектакля отражали декорации и шикарные костюмы.



добросовестный труд детей, родителей и учителей Воскресной школы. Дети проявляли неподдельный интерес к тому, что происходило на сцене, и это было сразу заметно. Зал благодарил всех участников и устроителей концерта бурными овациями. В заключение праздничного мероприятия священник Димитрий Полещук поблагодарил и поздравил всех, кто принимал участие в подготовке праздника, а дети получили долгожданные подарки.





Второе действие открыл фольклорный коллектив «Околица» Зеленоградской школы искусств имени С.П. Дягилева под ру-



10 января в большом зале Дома офицеров поселка Тимоново Солнечногорского района состоялся праздничный Рождественский концерт, организованный благочинием нашего церковного округа. В качестве гостей и участников были приглашены ученики Воскресных школ всех приходов Солнечногорского благочиния. Воспитанники нашей Воскресной школы показали фрагмент театральной постановки «Двенадцать месяцев», а церковный хор нашего храма исполнил некоторые праздничные песнопения и Рождественские колядки. Весело пообщавшись друг с другом и получив подарки, дети радостные отправились домой.



ководством М.В. Танского, который исполнил Рождественские колядки и народные танцы.

Затем выступили церковный хор Спасского храма, участники молодежной группы под руководством священника Василия Лакомкина и детский хор нашей Воскресной школы.

Главное, что сделало концерт интересным, – это совместный





11 января группа прихожан нашего храма во главе со священником Василием Лакомкиным посетила Комплексный центр социального обслуживания «Крюково» и поздравила всех присутствующих с праздником Рождества Христова. После небольшой концертной программы хора Спасского храма участники встречи продолжили общение в неформальной обстановке.

14 января в праздник Обрезания Господня иерей Димитрий Полещук принял участие в закрытии XII окружного Рождественского конкурса творчества детей и молодежи «Новолетие – 2011», которое прошло в Зеленоградском Дворце творчества. В предварительных этапах конкурса, проходивших в ноябредекабре 2010 года, приняли участие около 700 учащихся 68-ти



творческих коллективов 29-ти образовательных учреждений Зеленограда и Конаково (Тверская область). Конкурс был организован некоммерческим обществом «Фонд «Победа» совместно с центром «Истоки».





Отец Димитрий поздравил всех присутствующих со светлым и радостным праздником Рождества Христова, Новолетия и предстоящим праздником Крещения Господня. Он напомнил, что в эти святые дни, открывающие нам особую радость, на Руси была традиция ходить в гости друг ко другу, совершать добрые поступки и при этом не забывать о Боге. Батюшка попросил всех участников порадовать зрителей своим талантом, который дал каждому из нас Господь, а также пожелал ребятам, чтобы в наступившем году дети и впредь не ленились, старались приумножить свои способности, стремились вперед и жили по совести.

На концерте выступили дипломанты Рождественского конкурса первой степени: творческое объединение «Фуэте»



(школа №1353), фольклорный ансамбль «Светелка» прогимназии №1667, команда аниматоров «7/8» (школа №718), фольклорный ансамбль «Забава» и хореографический ансамбль «Созвездие» начальной школы-детского сада №1810,





хореографическая группа учащихся 4-х классов начальной школы-детского сада №1890, ансамбль танца «Зеленоградочка» Дворца творчества детей и молодежи, хор «Верность» школы №1353, хоровой коллектив «Планета детства» прогимназии №1717, хор мальчиков «Станица», ансамбли «Есаул» и «Гармония» (Дом детского творчества «Новая Корчева»), Максим Ларин (школа №1702), театральная группа школьного музея истории и культуры русского быта "Светец" (прогимназия №1667), объединения «ШТЭМ», «Сценический костюм» и ансамбль народной песни школы №1739.

Замечательная режиссура, слаженная работа творческих детско-юношеских коллективов и атмосфера доброжелатель-



ности, царящая в зале, не оставили зрителей и гостей равно- $\underline{\mathsf{ду}}$ шными.

По сложившейся доброй традиции детей из Социальнореабилитационного центра для несовершеннолетних «Крюково» на Святках поздравил священник Михаил Вокуев. Концерт церковного хора и детские подарки для ребятишек порадовали





юные сердца. Воспитанники и сотрудники центра искренне были тронуты таким вниманием и заботой.

Клирик храма священник Василий Лакомкин побывал в Московском областном госпитале ветеранов войн, где поздравил пациентов и персонал больницы с праздниками Рождества и Крещения Господня.

Празднование Рождества Христова завершилось Святочной ярмаркой, которая была проведена 16 января на территории храма. Тут можно было приобрести картины, сувениры из бисера, различные изделия ручной работы, подготовленные преподавателями, родителями и детьми Воскресной школы и прихожанами храма.

Никого не оставили равнодушным пироги, пирожки, до-



машние торты, разнообразные сладости, приготовленные мастерами домашней выпечки. Каждый из прихожан смог выбрать угощение себе по вкусу, полакомиться и выпить горячего чая.

В продолжение празднования Святок юные прихожане приняли участие в «Зимней эстафете», устроенной во дворе.

Дети охотно откликнулись на предложение ведущей разде-





литься на две команды и сами дали своим командам забавные названия: «Морозики» и «Снегурики». Ребята по очереди должны были провезти капитанов команд – Деда Мороза и Снегурочку – на санках, проехать на одной лыже, прокатить огромный снежный ком, пробежать с горящей свечой и преодолеть снежный перевал. Состязания проходили в динамичном режиме с отсчетом времени. Для детей младшей группы команды «Морозиков» задачи были не из легких, но они всетаки поделили первое место с ребятами из средней и старшей групп команды «Снегуриков».

Все участники получили призы: сладости, скакалки и футбольные мячи, один из которых тут же принял участие в това-

рищеском матче по футболу.

Теперь уже не только ребята, но и их родители, во главе с директором Воскресной школы священником Димитрием Полещуком и руководителем молодежной группы священником Василием Лакомкиным пробовали свои силы. С задором гоняли они мяч на «футбольном поле», подсчитывали очки и радовались этому морозному, но солнечному и чудесному зимнему дню...

#### СЕМИНАР ПРЕПОДАВАТЕЛЕЙ



24 декабря преподаватели нашей Воскресной школы: дьякон Сергий Попкович, А.У. Петроченко и Е.Ю. Окорокова - во главе с директором школы священником Димитрием Полещуком приняли участие в очередном семинаре преподавателей Воскресных школ Солнечногорского благочиния. На встрече были подведены промежуточные итоги учебного года, обсуждались вопросы и проблемы готовности школ к проведению праздничных мероприятий, посвященных Рождеству Христову, а также планирования совместных межшкольных мероприятий; были определены даты предстоящих встреч в 2011 году.



#### присяга в военной части





В канун Нового года, 30 декабря, в военной части № 45680, расположенной в пос. Алабушево, состоялось торжественное принятие воинской присяги новобранцами, в которой, по приглашению командования части, принял участие священник Димитрий Полещук. В этот день присягу принимали 34 человека, прибыло множество родителей и родственников. Отец Димитрий поздравил новобранцев с принятием воинской присяги, обратившись к ним с напутственной речью и пожелав Божьего благословения в несении священного воинского долга. После окропления призывников и офицеров святой водой батюшка подарил каждому военнослужащему молитвослов православного воина и иконку святого великомученика Георгия Победоносца.



#### АКТУАЛЬНАЯ ТЕМА

#### О НЕВЕРУЮЩИХ БЛИЖНИХ

Как совместить нашу духовную жизнь с теми, самыми нашими дорогими людьми, которые пока еще не пришли в храм, для которых посещение нами храма или молитва представляются либо данью моде, либо фанатизмом. Как сохранить с ними мир? Как одновременно вести христианскую жизнь и не сердить близких? Об этом рассказывает священник Димитрий Туркин, клирик храма святителя Николая у Соломенной Сторожки.

– Нужно ли говорить близким людям о вере, о Боге, и как это делать, чтобы не вызвать раздражения у людей?

– Говорить с еще не верующими близкими людьми о Боге просто потому, что «от избытка сердца глаголют уста», может быть, и оправданно, но мало полезно для главной цели – их обращения к вере. Дело в том, что слово становится действенной побудительной силой только в устах личности, обладающей авторитетом у конкретных людей и в конкретных вопросах.

Поэтому в самой постановке вопроса заключается не совсем подходящее для достижения основной цели средство: «говорить». Опыт показывает, что говорить-то как раз нужно поменьше. Нужно действовать согласно той новой реальности, которую человек ощущает как член Церкви Христовой. Эта новая реальность в первую очередь подразумевает покаяние. Покаяние не как эмоции, а как реальный труд над своей душой с целью изменения. Напомним, что греческий вариант слова «покаяние» буквально означает «перемена». То есть покаяние значит: я каюсь, и, следовательно, изменяюсь. Мы сегодня все в духовном смысле «непричесанные»: гневливые, страстные, где-то злобные даже. И вдруг происходит обращение к вере и человек меняет эту свою «непричесанность» на духовное благообразие. Если он реально изменяется в лучшую сторону на глазах близких людей, то едва ли что-нибудь иное сможет вызвать более сильную реакцию, чем вид этой перемены.

Не это ли самое главное, в отличие от тех слов, которые мы всегда готовы проповедовать? По-настоящему силы в наших словах еще нет: сила слова возникает вместе с опытом. И у новоначального христианина нет такого опыта. Если человек больше озаботится переменой в составе своей души, и она реально совершится и принесет плоды, то именно эти явления в отношении к окружающим и будут красноречивее любых слов.

- Что делать, если домашние говорят, что Бог у них в душе и в храм им ходить не нужно?
- Вопрос касается не только наших ближних, которых мы хотим обратить во что бы то ни стало в свою веру. До-

пустим, пришел человек в храм, поставил свечку. Вот рядом стоит священник. Отчего бы не спросить: «Батюшка, а нужно ходить в храм-то? Я вот свечу поставил и мне хорошо».

Как убедить человека в том, что нужно ходить в храм? Да и что значит: ходить в храм?

На самом деле нужно даже не просто стоять на службе и слушать молитвословия, а нужно быть деятельным участником богослужения. Только деятельность во время богослужения у прихожан больше внутренняя. И не только в храме, но на всяком месте и во всякое время жизни человека происходит некое действие, в котором участвует, в первую очередь, таинственно и невидимо – Бог, а во-вторых, явно и видимо – человек.

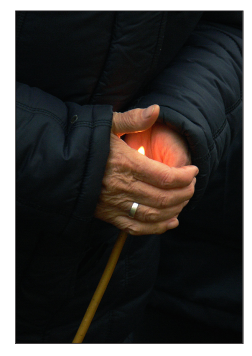
Храм – это как школа, в которой мы проходим обучение следованию воле Божией. Здесь все построено по Его воле: таинства, богослужения, церковная живопись, песнопения – все соответствует канонам, установленным Духом Святым через святых отцов Церкви. Но нам-то большую часть жизни приходится жить вне храма и даже порой вдали от храма. Но и там должна быть та же гармония, то же соответствие канонам и то же благоговение, что и в храме. В миру, конечно, нет Евхаристии, но Бог-то везде Один и Тот же. Поэтому, когда мы хотим, чтобы пришел человек в храм и здесь принес свои молитвословия, свое покаяние, насытился благодатью, Святыми Дарами, мы должны, прежде всего, подумать о том, чтобы человек возжаждал богообщения не только в храме, но и вне храма. Чтобы он почувствовал, что он страдает без этого. А в храме это имеется в избытке, здесь для него как бы источник, как ключ живой святой воды. Доказать необходимость этого никак нельзя.

Но можно рядом с близким человеком проводить молитвенную жизнь, в нравственном смысле являть собой добрый пример, смириться перед ним, терпеть его недостатки. Во всяком случае, не себе казаться, а реально быть лучше него, сделаться лучше по-евангельски, т.е. стяжать добродетели, о которых вы знаете из Священного писания.

Человеку свойственно подражать. И в первую очередь – подражать хорошему. Когда человек станет подражать лучшему в вас, то он неизбежно потянется к той церковности, которая есть в вас. Если она реальна, а не случайна; как иногда бывает: привели человека «за ручку» еще в детстве в храм и он по привычке туда ходит. Только ваша истинная церковность сможет подействовать на ближнего, когда пропитает вас насквозь, все ваши дела и поступки.

- Как общаться с неверующими друзьями? Можно ли?
- Я считаю, что можно, да и нужно общаться. Проблема в том, на какой осно-

Ждать, когда Господь посетит человека.



ве происходит это общение. Какую ценность вы считаете самой главной в своей жизни? Когда вы входите в церковную жизнь, то удаляетесь от круга интересов мирских приятелей. Но дружба с ними для вас еще существует, и вы не можете ее бросить. И все же постепенное расхождение с прежними друзьями неизбежно.

Если у друзей такая тема: куда пойти в свободное время? Может, на природу — шашлык поесть, выпить водочки?.. Или в кино, на дискотеку?.. Задача: погулять, повеселиться. Но человек через церковную жизнь очень меняется. Ну нельзя же продолжать ходить с дискотеки на богослужение или обратно, это будет какое-то раздвоение сознания. Естественно, что вы расстаетесь с обществом, которое находит для себя смысл жизни в развлечении.

При этом конфликты, ссоры, взаимные оскорбления не являются неизбежными. Это иногда происходит, если ваше мировоззрение воспринимают в штыки. Но важно другое: вы не должны конфликтовать. Вы сами не имеете права ставить себя таким образом, что с вами приходится конфликтовать. Вы должны быть для своих друзей светом Христовым. «Вы – свет миру, – говорит Христос, – вы соль земли». Если же вы конфликтуете – значит, вы не соль и не свет. Но это уже от вас зависит, а не от друзей.

Другое дело, если происходит не столько конфликт, сколько просто отдаление, когда нет общих тем, интересов. Вот это явление, как часть процесса воцерковления, надо принять как объективное и неизбежное, как необходимую скорбь. И с ним нужно печально смириться, потому что нельзя и не нужно всех переделывать под свое новое состояние.

– Бывает, пожилые люди говорят, что они свое отжили, им каяться поздно, без Бога 80 лет жили и дальше проживут. И близким страшно, что человек может умереть без исповеди и Причастия.

– Конечно страшно, безусловно. Но тут есть своя, чисто человеческая, «премудрость»: переживания, которые мы испытываем, мы не проверяем правдой Божьей. То есть мы реально хотим нашим близким спасения. А чего хочет Бог? Разве Он не хочет им спасения? Почему Он, Всемогущий, не создает такие условия, чтобы они обратились?

Может быть, Он уже их создал, все необходимое сделал. Нашим ближним только остается сделать последний шаг. Может быть, они в детстве ходили в храм и причащались, и уже залог благодати имеют. А сейчас им нужен последний поступок. Может быть, они испытали за свою жизнь столько скорбей, что обрели настоящую житейскую мудрость, уже не нуждаются в очищении и перемене своих чувств к ближним, они всех любят, уважают. Может быть, им нужно испытать последнюю какуюнибудь скорбь, при которой их желание просто добродетельно жить здесь, на земле, переменится на желание быть с Богом всегда, непрестанно: и здесь, и в будущем веке. Может быть, нужна будет какая-то последняя немощь, какая-то последняя боль, которая их к этому под-

Такое же иногда случается. Священник это наблюдает в людях, которые причащаются незадолго до кончины. И среди них есть те, которые это делают, может быть, впервые после долгого-долгого перерыва. Надеяться на свое немощное слово, что оно будет иметь больший вес, нежели та сила Божия, которая подействует на человека, наивно. Но быть рядом с близким, сочувствовать ему, утешать, помогать по-житейски и предложить участие и помощь Церкви – необходимо.

- Батюшка, о чем лучше всего говорить с человеком, если он готов слушать и слы-
- Начинать надо с простого. Это общий принцип всякого обучения: от простого к сложному. Можно начать говорить в православном контексте о понятиях материального и духовного, небесного и земного, плотского и душевного. В согласии со своим миросозерцанием идти дальше, говорить о Боге, о творении, об ангелах, о душе человека, о нечистых духах. Нет никаких запретных тем, кроме того, что мы не знаем сами, не пережили своим опытом, или, может быть, какихто высоких тайн, к открытию которых не готово сердце слушающего. И не нужно со всеми бездумно делиться самым сокровенным: какие вы испытываете чувства при посещении храма, какую благодать вы ощущали от Причастия или от прикосновения к какой-либо святыне. В лучшем случае вас просто не поймут, в худшем - вы можете вызвать недоумение или даже соблазн.



– Как объяснить человеку, в чем состоит церковная жизнь?

– Если человек готов к этому, то можно объяснить уже по канонам и правилам церкви.

В первую очередь, церковь (храм) — место встречи христиан с Богом, где совершаются таинства: крещения, Евхаристии, покаяния, венчания и прочие таинства. Нигде в ином месте вы их не увидите. Поэтому тот, кто лишает себя церковного общения, лишает себя таинств Божиих. Нужно постараться объяснить отличие между внешним видом — обрядом и внутренним содержанием — таинством: в таинстве совершается великая тайна Божия, когда Сам Бог входит в жизнь человека.

Если человек захочет, возжаждет, то это и откроется ему. Вы можете приоткрыть эту завесу тайны своими словами, как вы ее понимаете. Но большее все равно совершится тогда, когда человек сам придет в храм.

Во-вторых, объясните, что церковной жизни не может быть без исполнения заповедей Божиих, правил Церкви (регулярного посещения храма, домашней молитвы, соблюдения поста и т.д.), без проведения нравственной жизни и делания добрых дел.

- Многим, даже неверующим, людям интересны жития святых, имена которых они носят...
- Не только в честь которых они названы, любые жития святых могут быть полезны для новоначальных. Но здесь все очень индивидуально, зависит от уровня образования, духовной настроенности, даже духовной даровитости человека. Не каждый готов принять за истину события из жизни святых, особенно это касается чудес, совершаемых ими, или сверхъестественного терпения мучеников. Поэтому при подборе духовной литературы надо руководствоваться знанием о духовном состоянии человека.

- А если человека в свое время каким-то образом прогнали из храма? Как говорил один известный московский батюшка: «Лучшее средство антирелигиозной пропаганды это грехи верующих людей». Как поступить в случае, если человек из опыта получил негативное представление о верующих?
- Плохо, если человека обидели в храме, но еще более печально, когда человек сам ищет отрицательные моменты в жизни Церкви, оправдывая свое нежелание принять ее такой, какая она есть, и не судить ее. Если человек уже настроен на эту отрицательную волну, то все, что бывает неблагообразного в церковной жизни или грешного в церковных людях, все для него «лыко в строку». Как такое отношение к Церкви победить? Кажется, нужна сама благодать Божия, чтобы пришла и осенила человека.

Всегда можно определить: человека просто обидели, и он не может переступить через эту обиду сам, или же он уже злокачественно поврежден грехом осуждения, и тогда едва ли возможно ему помочь.

Если человека просто обидели – утешьте его. И, поверьте мне, искреннее сердце всегда на утешение отзовется. Если это произойдет, постарайтесь подружиться с ним. И потом постепенно откройте, что ваши добрые качества неотъемлемы от церковной жизни, без Церкви вы были бы совершенно другим. Тогда вернете и ему радость церковной жизни.

- Отец Димитрий, случается, что человек приходит в храм к Богу, открывает для себя христианскую жизнь и испытывает чувство большой радости, которой хочется поделиться с окружающими. Но стремясь рассказать всем о вере, мы редко приносим пользу...
- Да, не пользу мы приносим, а нередко вред. Истинная радость не может причинить вреда. Радость, о которой

вы говорите, – это пока только эмоции, которые переживает новообращенный христианин, но еще не истинная радость о Господе Иисусе Христе. Такой человек считает вполне духовными свои душевные переживания, и среди них – далеко не свободное от страсти тщеславия чувство большой радости о своем новом состоянии. Можно назвать страстью, наверное, и стремление всех выровнять по своему образцу. Если этого стремления не замечать за своими словами и делами, то можно действительно много вреда принести людям.

- Человек новообращенный часто допускает по отношению к окружающим несдержанность. Например, если домашние в другой комнате смотрят телевизор громко, человек хлопает дверью и говорит: "Все вы тут нечестивцы!" и так далее.
- Вежливому человеку должно быть понятно, что если в такой ситуации хлопать дверьми, то молитва ваша едва ли будет услышана. Можно действовать и по-другому: выйти и дверочку тихонько прикрыть. Зачем ей хлопать-то? "Папочка, мамочка, простите меня грешного, мне хочется тишины немножко. Можно я прикрою дверь?" Если нет возможности уйти самому - уйдите в молитву. Когда человеку некуда уйти, даже на кухню, можно молиться в той же комнате, где работает телевизор, хотя это крайне трудно. Мы не можем от ближних потребовать, чтобы они жили подругому. Пока они сами не поймут необходимость перемен, ваши требования не принесут пользы ни им, ни вам. Пускай вы не так долго помолились, важно, что вы при этой молитве никого не искусили, никого не обидели. Если вы молитесь с немирным духом, то от этой молитвы вам будет только хуже. Так что лучше уж две-три молитвы произнести Господу в чистоте сердечной, нежели прочитать акафист, на всех озлобясь.

Митрополит Антоний Сурожский вспоминал: «Я постился до полусмерти, молился до того, что дома сводил всех с ума, и т.д. Обыкновенно так и бывает, что все в доме делаются святыми, как только кто-нибудь захочет карабкаться на небо, потому что все должны терпеть, смиряться, всё выносить от "подвижника". Помню, как-то я молился у себя в комнате в самом возвышенном духовном настроении, и бабушка отворила дверь и сказала: "Морковку чистить!" Я вскочил на ноги, сказал: "Бабушка, ты разве не видишь, что я молился?" Она ответила: "Я думала, что молиться – это значит быть в общении с Богом и учиться любить. Вот морковка и нож"».

- Батюшка, как поступать, если ближние очень благостно относятся к перемене, происходящей с кем-то из родных, но на этом и останавливаются. Им нравится, что у них православный человек в семье, они положительно относятся к православию, но духовной жизни нет...

- Тут нужно терпение, нужно ждать,

когда Сам Господь посетит эту рабу Божию или раба Божия, о которых мы так печемся. Потому что в духовной жизни не может быть одной схемы на всех, общего инструмента или «приемчика», который можно было бы применить: вот сейчас мы – раз, подковырнем немножко, и человек сдвинется с места и пойдет в храм. Обращение может быть очень неожиданным. Митрополит Антоний Сурожский рассказывал, как к нему после богослужения подошел человек и говорит: «Я зашел случайно: мне нужно было передать одну вещь. И я что-то почувствовал. Объясните мне, почему мне стало вдруг так неспокойно. Мне это мешает.

Верните мне прежнее мое состояние. Я понимаю, что это, наверное, на меня подействовал запах ладана, сами богослужебные песнопения. И, вероятней всего, это меня как-то эмоционально возбудило. Откройте мне храм, когда службы не будет, я вот посижу там, подумаю, наверно, все пройдет». Так он и сделал. Но мало того, что человек не переменил своего настроения, оно еще более утвердилось, укрепилось в нем. Впоследствии он перешел в Православную Церковь и потом даже стал священником. С одной стороны, человек вроде бы противился этому новому чувству, но он был честным перед собой, перед той новой духовной реальностью, которая его посетила. И его обращение было естественно. То же самое надо стараться наблюдать в своих ближних. Если там каменная стена, то зачем в нее биться головой? Но чтобы правильно это оценить, нужен опыт, а если его нет, то не нужно торопиться быть миссионерами.

– Где можно уступать ближнему в посещении храма?

– Все зависит от вашего положения. Если вы уже взрослый человек, надо заключить с ними какой-то разумный договор. Например, ходить только на ранние воскресные Литургии и проводить оставшийся день с близкими или чередовать посещение ранних и поздних Литургий.

Бывают случаи более сложные, когда человек, например, не хочет понимать вас или вы находитесь в полной зависимости от родителей. Тут нужно все отступления делать разумно, чтобы не терять общения с Церковью. Главное, чтоб сердце ваше было мирно, что является очень важным элементом духовной жизни. То, что происходит в немирном состоянии духа, накладывает отпечаток



на все наши дела, в том числе и на молитву, и на попытку исповедаться, покаяться, примириться с людьми, с Богом. Раздражение накапливается как снежный ком. Вроде бы и делаем все правильно, а этот немирный дух все оскверняет своими нечистыми помыслами осуждения, раздражения, гнева, обиды.

– А как быть с постом?

– Если сами не занимаетесь приготовлением пищи, то, конечно, вы зависимы от того человека, который готовит, и нуждаетесь в его понимании. В таком случае все тоже может быть устроено по договоренности.

А можно научиться самому готовить и радовать всю семью вкусной постной пищей. Если уж говорить о кулинарных подходах, то очень хорошим способом является, например, готовить всегда постные супы. У нас дома все супы постные, никогда не готовятся на мясном бульоне. Приготовил его в понедельник – и можно два-три дня есть не задумываясь. Во вторник сметану положил, а в среду – без нее.

Разумный компромисс всегда можно найти. Если, например, взять благословение у священника на какой-то выход из положения, хотя и не абсолютно свободный от нарушения всей строгости правила, но не катастрофический, когда полностью оставляется пост, то можно постепенно самому привыкнуть и других приучить к своему постному меню.

– Как быть, если кто-то из родителей препятствует тому, чтобы водить детей в храм? Часто можно услышать подобные слова: "Там же инфекция!" и пр...

 Случай сложный. Может, не самый частый, но достаточно трудный для осмысления... То есть если вы оказались в супружестве с не просто атеистом, но активным богоборцем, то тут, как говорится, надо просто опустить руки и молиться в глубине сердца. А если какая-то надежда есть на перемены в будущем и возможность компромисса, то надо в рамках этого компромисса и действовать. Но если, например, отец категорически не разрешает причащать



детей – значит, пока не причащать.

Нужно всегда спрашивать себя: "А что будет, если я ...?" То есть мысленно представлять себе, какие вас ждут последствия, если вы будете действовать вопреки очевидному неприятию вашей веры. Конечно, можно сказать словами апостола, что нужно в первую очередь Бога слушать, а не человека. Но хорошо бы еще знать эту волю Божию. Если вы сейчас своими активными действиями, как вам кажется - по ревности Божией, вдруг отторгнете от себя близкого человека, супруга, который во всех отношениях, кроме принятия вашей веры, готов с вами жить в согласии, то не торопитесь ли вы? Не предвосхищаете ли вы волю Божию? Возможно, будет лучше летом в храме на даче тайно ребятишек причастить. Если они в таком возрасте, когда способны эту тайну сохранить.

Мы должны помнить, что живем в такой стране, которая 70 лет была отринута от веры. Когда крестили тайно, и причащали, и венчали тайно. И было это в среде верующих людей, которые боялись больше Бога, нежели человека. Но за веру тогда могли и расстрелять.

Если вы хотите сохранить дорогую для вас семью, надо найти такой компромисс, который может вас всех привести ко спасению. Значит, его нужно искать, может быть, выстрадать, но не вопреки вашей вере.

- Можно ли затрагивать тему веры с коллегами по работе? И как это лучше сделать?.
- Нужно стараться различать деятельный интерес, праздное любопытство и лукавое совопросничество.

Вы должны понимать, что если при обсуждении духовных предметов возникает недобрая реакция, к примеру, произносится богохульство, то лучше удалиться от такого разговора или переменить тему, удержав свое миссионерское рвение, ибо сказано: «...не бросайте жемчуга вашего перед свиньями». (Мф. 7:6).

Если же вы видите заинтересованного слушателя, который, возможно, применит ваши слова к действию, можно и нужно говорить.

Но, во-первых, лучше делать это не в рабочее время, т.е. не во время труда; для этого есть перерывы в работе.

Во-вторых, нужно стараться представить возможную реакцию на ваши слова, и поэтому не только самому говорить, но и слушать человека, «вслушиваться» в него, чтобы по-настоящему понять, что ему нужно. Конечно, речь не идет о том, чтобы слушать последователей ложных учений, но если человек ошибается просто по заблуждению, то нужно попытаться понять, чего он ищет:

истину или самооправдание. Всякий сеятель должен понимать, в какую почву он бросает семя, чтобы делать это не без пользы.

– А если человек старается жить похристиански, в любви к ближним, смиряться, а сталкивается с тем, что коллеги начинают сердиться, когда человек не участвует в праздных разговорах, осуждениях и пересудах. Или люди живут, не соблюдая нравственных законов в отношении к работе, берут взятки и т.д. Как в таком случае поступить православному человеку?

– Могут быть крайние случаи. Например, у вас на работе все устроено не просто в отсутствии добродетели, а на грехе: карьеризм, взятки, подсиживание, коварство, подлость, обман, сплетни и т.д. Такую работу можно и нужно без сожаления оставить. Но бывает и так, что все прогнило, а человек стремится приносить пользу и на таком месте. Да и духовник благословляет держаться этого места работы, чтобы быть «лучом света в темном царстве».

Но у всего должна быть мера. Например, ваши сотрудники далеки от благочестия, но когда вы пытаетесь взывать к их совести, они смеются над вами. Могут даже пойти к начальнику и сказать: "Да вообще не нужна нам, мягко говоря, такая притворщица". Что вы тут можете сделать?

Если вы – начальник, а подчиненные вам люди на таких позициях находятся, и вы попытаетесь их вразумить, наставить на путь истинный, то и это нужно делать не во что бы то ни стало, а до определенной степени. Попробуйте. Никто вам руки не связыва-

ет. Но вы должны наблюдать: есть ли плоды ваших усилий. Если они имеют место – слава Богу. Хоть одного человека исправить – и то хорошо. А если вы действуете разумно, но при этом «бъетесь как рыба об лед», и толку никакого, то совесть ваша пускай будет спокойна.

- Батюшка, вопрос о форме одежды, о макияже. Есть компании, где dress-code (стиль одежды, внешний вид) обязателен: каждый должен быть одет определенным образом, женщины накрашены и т.д.
- Вы прошли собеседование в некой фирме. Хорошо бы первым делом узнать, что от вас потребуется, какие уступки. Об этом должно посоветоваться с духовником. На самом первом этапе вы должны понять, ради каких прибытков вы готовы идти на компромиссы, и на какие компромиссы. Может быть, от вас потребуется то, что вам уже не присуще: придется радикально менять сложившийся внешний образ. И это может оказаться болезненным, в том числе и для вашей души. Губы принципиально, конечно, лучше не красить. Так же, как и ногти. Все остальное, по немощи, можно обсудить с батюшкой. Лучше же вообще не искажать свой образ, данный Богом.
- Некоторые православные начинают носить черную одежду, похожую на монашескую....
- Это очень крайнее состояние. Оно достаточно редко встречается среди молодого поколения. Скорее, бывает такое легкомысленное отношение: ничего страшного, что я в джинсах в храм зашла или в юбке короткой; ну подумаешь, я накрасила глаза, губы, ногти... потом, может быть, и тело «украсила» наколками. Ведь главное, что в сердце Бог. Такое легкомыслие встречается чаще, чем ревность о благочестии.

Единственно принципиальная вещь при выборе одежды — она не должна быть соблазном ни в одну ни в другую сторону. Ни своей открытостью (особенно в храме), ни, тем более, непристойностью. Не должна соблазнять и излишним аскетизмом, который будет на фоне других не то чтобы слишком заметен, но просто не соответствовать реальному положению человека в семье и в обществе.

Компромисс позволителен там, где он не искажает правду Божию. А там, где происходящее входит в противоречие с заповедями Божьими, с благочестием, церковными правилами, там вы должны быть, конечно, бескомпромиссны, но действовать, опять-таки, не в конфликте с людьми, а согласно заповеди любви к ближним. Даже отдаляясь от их жизни, нужно оставлять их в своем сердце, любящем и молящемся за них.

Священник Димитрий Туркин

#### предстоящие праздники

#### СВЯЩЕННОМУЧЕНИК ВЛАДИМИР, МИТРОПОЛИТ КИЕВСКИЙ И ГАЛИЦКИЙ



Попущением Божьим в наш век было воздвигнуто на Руси гонение на Церковь Христову. Вновь, как в древние века, свидетельствуя о победе Христовой, полилась кровь мучеников.

Первым священномучеником в архиерейском сане в новую эпоху гонений стал митрополит Киевский и Галицкий Владимир (Богоявленский). Он с духовным величием и простотой утвердил в своем архипастырском служении замечательное единство праведной жизни и мученической кончины, свидетельствуя о вере Христовой «даже до смерти». Свое земное служение Богу и Церкви он завершил 7 февраля 1918 года в Киеве - колыбели христианства на Руси, взойдя здесь на свою Голгофу.

В сознании церковного народа пострадавшие в годы гонений на Русскую Православную Церковь епископы, клирики и миряне совершили подвиги мученичества и исповедничества. Наименование их «новомучениками российскими» вошло уже в широкое употребление.

Древние христианские мученики почитались как святые уже по самому факту пролития ими крови за Христа. Для их прославления не было даже необходимости в особенно тщательном предварительном исследовании их житий. За Христа и Его святую Церковь пострадали без сомнения и

новомученики российские. Митрополит Владимир занимал последовательно все три важнейших кафедры Русской Церкви: Московскую, Петербургскую и Киевскую, за что своими почитателями был назван «всероссийским архипастырем». Знаменательно то, что свое земное служение Богу и Церкви он завершил 7 февраля 1918 гого февраля 1918 года, вскоре после избрания на восстановленный Патриарший Престол святого Тихона, в городе, который явился колыбелью христианства на Руси, знаменательно и то, что он - соименник Крестителя Руси – первым из российских архипастырей взошел на Голгофу, когда на Русскую Церковь обрушились гонения.

Митрополит Киевский и Галицкий Владимир в миру именовался Василием Никифоровичем Богоявленским. Он родился 1 января 1848 года в семье благочестивого священника села Малая Морошка Моршанского уезда

Тамбовской губернии.

Закончив Тамбовскую семинарию, Василий Богоявленский отправился в Киев, где в 1870 году поступил в Духовную Академию. Нет сомнения, что Киевские святыни оказали большое влияние на благочестивого юношу. По окончании Академии в 1874 году В.Н. Богоявленский получил скромное назначение преподавателем в родную Тамбовскую семинарию. 31 января 1862 года Василий Никифорович был рукоположен во священника и определен к соборной Покровской церкви города Козлова. Став благочинным в 1883 году, отец Василий был истинным отцом для местного духовенства. Снискав общую любовь, отец Василий в ней нашел для себя и утеху от тяжкого горя – потери жены и ребенка. И во имя этой любви он отдал всего себя на служение Церкви, приняв иночество с именем Владимира. Постриг состоялся 8 февраля 1886 года. Уже на следующий день иеромонах Владимир был возведен в сан архимандрита и назначен настоятелем Троицкого монастыря в том же

городе Козлове. Через два года с небольшим архимандрит Владимир был назначен викарием Новгородской епархии в сане епископа Старорусского. Хиротония состоялась в Александро-Невской

лавре 3 июня 1888 года.

19 января 1891 года Преосвященный Владимир был назначен епископом Самарским. И именно здесь, в Самаре, с особенной силой энергичная и самоотверженная деятельность Владыки проявилась в дни народных бедствий. Именно в это время в Самарской губернии разразился голод, но, по милосердному Промыслу Божию, Самаре был послан такой архипастырь, который делал все, что возможно для облегчения положения. Владыка рассылал повсюду воззвания о помощи, обращался в Петербург, посылая туда образцы «голодного хлеба». «Он и тогда, более двадцати пяти лет тому назад, - вспоминал епископ Серафим, – для блага народного, в известные холерные бунты, когда власть терялась, первым пошел к народу с крестом в руках, вразумляя народ, призывая к молитве и благоразумию, – первый обошел холерные бараки, благословляя больных и при-



зывая к молитве, к подвигу служения

больным - здоровых».

18 октября 1892 года Преосвященный Владимир был назначен экзархом Грузии с возведением в сан архиепископа Карталинского и Кахетинского. Само назначение его на такой ответственный церковноадминистративный пост стояло в тесной связи с успешной архипастырской деятельностью в Самаре, заметно выделившей его из среды всего русского епископата. Службы, проповедничество, братства, миссионерские вечерни, внебогослужебные собеседования, издательство, расширение церковной печати – вот то, что главным образом привлекало внимание и заботы экзарха.

Назначение высокопреосвященного митрополита Владимира в Москву состоялось 21 февраля 1898 года. Служение на Московской кафедре стало как бы апогеем архиерейского служения митрополита Владимира. Здесь, на кафедре великих святителей московских, в самом центре России, во всей полноте раскрылись его дарования. Здесь по промыслу Божьему он провел наиболее долгое время своего служения, посвятив московской пастве четырнадцать с половиной лет.

23 ноября 1912 года митрополит Владимир был назначен на Санкт-

Петербургскую кафедру.

Во время его пребывания в Петер-бурге против Владыки ополчилась группа лиц, которая приобрела тогда преобладающее влияние на направление церковно-общественной жизни в русском государстве. Свойственные митрополиту Владимиру прямолинейность и твердость поведения вызывали порой против него раздражение.

#### для детей и их родителей

#### прочитайте детям

#### MAJOGEPAME

Дима шел по улице, крепко держась за руку мамы. Был солнечный, морозный день. Деревья словно в сказке — пушистые, невесомые! Снежок поскрипывал под ногами. Правда, мороз слегка пощипывал за нос и щёки, но Диме было уютно и тепло в меховой курточке и сапожках. Алая полоса на куртке и тёмный шарфик придавали ему вид снегиря. К тому же и шёл он, подпрыгивая от радости. Диме было весело — то ли оттого, что было воскресенье, а уроки он сделал ещё вчера, то ли оттого, что папа подарил ему новую игрушку.

В общем, настроение у него было прекраснейшее. Мама на минуту остановилась. Дима невольно залюбовался молодой серебряной берёзкой на голубом фоне, а когда оторвал от неё взгляд, то словно окунулся в лето. Перед ним светились красные, оранжевые, жёлтые пятна – лотки с фруктами. Краснощёкие тёти развешивали эти маленькие кусочки лета в шелестящие и звенящие от мороза пакеты.

Красные яблоки, словно натёртые воском, ароматные апельсины и мандарины, коварный лимон! У Димы даже слюнки потекли. Мама, словно прочитав его мысли, уверенно направилась к лотку. Через несколько минут мальчик уже радостно наблюдал, как фрукты перемещаются из ящиков в шелестящий пакетик. Он уже представлял, как дома сделает из апельсина цветок, как красиво будут смотреться яблоки в вазочке на столе.

Внезапно Димины грёзы нарушил старческий голос. Какая-то старушка, задев его, протянула руку к продавщице и попросила:

– Милая, дай мне, пожалуйста, яблочко. Я очень хочу есть. Я ещё ничего не ела сегодня, и мне кажется, что я вот-вот упаду. Плохо мне...

Дима не слышал, что ответила тётя. Он не отрываясь смотрел на старушку, на иссохшую, дрожащую руку, на старенькое поношенное пальто, на то, что даже в его детском понятии нельзя было назвать обувью. Голова старушки была повязана серым платком, из-под которого выглядывал ещё один — белый.

Невольно Дима вспомнил свою бабу Настю. Она тоже всегда зимой носила два платка. Он представил её добрые, лучистые глаза, тепло её рук, жарко натопленную печку, угощавшую их пышными блинами.

По щеке старушки пробежала слеза и затерялась в морщинах, густо изрезавших её лицо.

На мгновение Диме показалось, что это баба Настя – продрогшая, в лохмотьях, голодная и одинокая. Мальчик ещё смотрел на старуш-

ку, которая решила попытать счастья у другого продавца, а рука его уже потянулась к пакету и нащупывала там яблоко, апельсины. Ага, вот, кажется, лимон, или нет – мандарин.

Дима вытянул всё, сколько поместилось в его детских ручонках, и протянул ей. Их глаза встретились. Он почти прошептал:

– Вот, возьмите, пожалуйста!

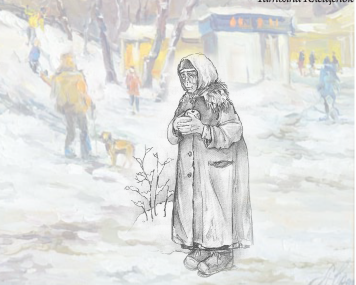
Слёзы заблестели в его глазах. Мальчик бросился к матери, прижался к ней, затем потянул за руку:

Пойдём скорее!

Отойдя немного, мальчик обернулся. Старушка всё ещё стояла на том же месте. Она спрятала фрукты в карман, в руке её осталось только красное пузатое яблоко. Дима видел, как она перекрестилась и чему-то улыбнулась. Мальчик вздохнул и медленно пошёл с мамой.

Он теперь знал, что рядом живут люди, которые нуждаются не только в солнечном свете, но и в тепле ближних. И как всё-таки здорово, что он, Дима, может им хоть чем-то помочь.

Татьяна Клещенок



## ВОСКРЕСНОЕ ЧУДО

Однажды воскресным весенним утром маленькие Максим и Катя, как обычно, собирались с родителями в церковь. Детям не терпелось поскорее попасть в храм, ведь они уже не первый год ходили туда.

В этой церкви их когда-то крестили. Конечно, ни Максимка, ни Катя ничего не помнят об этом, так как были ещё очень маленькими, но их крёстные родители им обо всём рассказали. И о том, как Катя во время троекратного погружения в купель с водой норовила вырваться из рук священника, а Максимка, наоборот, радовался, когда его окунали, и даже тянулся ручонками, чтобы снова оказаться в воде.

Знали дети и о том, что давным-давно, когда ещё ни Максима, ни Кати не было на свете, их родители обвенчались именно в этой церкви, а, значит, и вся их дружная семья берёт своё начало именно отсюда.

Но, однако, стоило детям взглянуть в окно, как их радость сразу исчезла. На дворе свирепствовала настоящая метель. Ветер то и дело ударял в окна снежным веером, будто хотел испытать их прочность и, казалось, угрожающе завывал:

– Вот я сейчас доберусь до вас, милые, и всех заморожу! Что же делать? Дети побежали к родителям. Всю неделю они ждали это воскресенье, готовились к исповеди и причастию, да и по друзьям из воскресной школы соскучились.

Как быть?

На семейном совете решили бросить вызов снежной



королеве-зиме и всё-таки пробраться через передовые отряды её слуг-снежинок, чтобы потом окунуться в теплоту человеческих сердец, благодатную торжественность храмового богослужения.

- Разве мы не воины Христовы? подытожил решение
  - Если Господь с нами, то кто против нас? поддержала мама.

Ура! – закричал Максимка.

Итак, помолившись перед дорогой, отправились в путь. Выходя из дома, дети увидели в углу над входной дверью тёмную бабочку.

– Папа, мама, смотрите, – сказала Катя, – бабочка. Что она здесь делает, почему у неё сложены крылышки? Она что, умерла от холода?

Девочке стало так жалко бедную бабочку, что глаза у неё

стали печальными.

– Не огорчайся, доче<mark>нька, – утешила её ма</mark>ма, – она ещё

оживёт, вот увидишь.

А тем временем ветер и снег усилились. И чем меньше оставалось идти, тем, как будто нарочно, ветер становился неистовее и ещё больнее колол лицо острыми снежинками. Катя невольно представила себе Герду из сказки Андерсена, пробирающуюся к замку Снежной королевы на помощь брату Каю.

"Каково было ей одной сражаться со всем этим войском? – подумала девочка. – Ах, да! Мама р<mark>ассказывала, что Ге</mark>рда победила полчища снежных троллей с помощью молитвы

Катя ещё сильнее сжала мамину руку и стала про себя молиться. Не успела она прочесть молитву до конца, как среди снежной кутерьмы показались золотые маковки с крестами. Дети ускорили шаг, будто кто-то невидимый придал

И вот они уже в церкви. Там в это время размеренным и неторопливым шагом диакон обходил храм, совершая каждение. Запах ладана постепенно наполнил все пространство. Казалось, невидимые цветы и травы чудесным образом расцвели здесь, чтобы одарить при<mark>с</mark>утствующих своим

благоуханием.

"Как хорошо!" – подумала Катя, глядя на жаркое пламя свечей, прислушиваясь к стройному пению хора, льющемуся откуда-то сверху, почти с небес. Девочка вспомнила о погоде только тогда, когда все прихожане хором запели молитву "Отче наш". Катя подумала: "Господи, если нужно, чтобы метель по-прежнему продолжалась, пусть будет по-Твоему. Ты лишь помоги нам мирно добраться до дома".

Тем временем служба в храме подходила к завершению. Просветлённые лица причастившихся Святых Христовых Тайн создавали атмосферу радости и умиления. Наши герои тоже оказались причастниками этого Величайшего

Чуда.

Ну, милые, теперь нам никакие холода не страшны, -

сказал после причастия папа.

Ведь Сам Христос теперь живёт в нас! – добавила мама. После целования креста дети вместе с родителями, трижды перекрестившись и поклонившись, направились к выходу. Каково же было их удивление и радость, когда на улице они не обнаружили не только снежной метели, но даже и снег, лежащий вокруг, быстро таял под лучами уже повесеннему пригревающего солнышка. Тучи тоже куда-то пропали, и небо было ослепительно чистым. А под ногами весело журчали ручьи. Будто по чьему-то велению вдруг наступила долгожданная весна.

– Отче наш, это Отче наш нам помог! – срывающимся от волнения голосом воскликнула Катя, вспомнив свою мо-

литву в церкви.

– Значит, кто-то об этом попросил? – подхватил Максим.

– Конечно! – выпалила Катя. И тут было хотела сказать, что это её просьбу услышал Господь, но вспомнила, что хвалиться нехорошо и улыбнулась. "Значит, власть Снежной королевы бессильна перед Господом и нашей верой", · подумала она. "Да, конечно", –ответил ей голос внутри...

В воскресной школе в этот день ребятам рассказывали о том, как с первыми лучами солнца разные насекомые, жучки и паучки вдруг оживают, и распускаются первые подснежники. И даже лягушки, замёрзшие подо льдом, вновь просыпаются. И зёрна пшеницы и ржи, посеянные ещё осенью, пролежавшие в земле всю зиму и, казалось бы, уже погибшие, дают дружные всходы.

- Может быть, и бабочка наша оживёт? - поделилась сво-

ими мыслями с братом Катя.

Домой они шли радостные и весёлые. Солнышко тёплыми лучами ласкало их лица, и птицы своим щебетом усиливали общую радость. Обратный путь показался на удивление коротким. До дома было уже рукой подать, как вдруг Максим потянул Катю за руку и, показывая на снег, ещё лежащий по сторонам, воскликнул:

Смотри! Бабочки!...

И действительно, на снегу сидели две тёмные бабочки и неторопливо взмахивали своими крылышками. Заметив ребят, они вспорхнули и полетели над снегом, будто первые вестники пробуждающейся жизни. Дети и взрослые, улыбаясь, долго смотрели им вслед

Когда вся семья входила в дом, Катя бросила взгляд туда, где утром они видели бабочку. Но там её уже не было...

Чудны дела Твои, Господи!.

Бабочки на снегу. Боже, какое чудо! Век я их не забуду, В памяти сберегу. Бабочки. Белый снег. Таинство вечной жизни. Голос иной отчизны Слышишь ли, человек? Бабочки средь снегов -Будто залог спасенья,

Проповедь Воскресения, Бога Живого зов.

Мы видим, как каждый год, весной, происходит великое чудо: вся природа, казалось бы, погребённая под слоем льда и снега, вдруг воскресает к новой жизни. И если Бог может вернуть к жизни растения, цветы, жучков, бабочек, то разве Он не может этого сделать со всеми умершими людьми?

Наша Церковь учит нас о том, что все однажды воскреснут и оживут к новой, совершенной жизни. И мы, христиане, верим именно в то, что как Христос воскрес из мёртвых, так же воскреснут и все люди.

Это будет весна всего человеческого рода. Это будет веч-

ная весна. Верьте: наступит святая весна, Люди воскреснут от снежного сна. Все соберутся в доме Отца, Радости этой не будет конца. И не увидит никто уже слёз, Ибо навеки с нами - Христос! Он ради нас вознёсся на крест,



#### Окончание. Начало на стр. 11

Известен случай, когда митрополит Владимир просил личной аудиенции у Государя Императора Николая Александровича, на которой изложил свое мнение относительно отрицательного влияния при Дворе деятельности Распутина... Кончилось тем, что Владыка попал в немилость и был удален из Петербурга под видом почетной ссылки в Киев.

При назначении митрополита Владимира в Киев за ним было сохранено звание первенствующего члена Святейшего Синода и соединенные с этим званием права. 22 декабря 1915 года митрополит Владимир приехал в Киев для официального вступления в управление новой своей епархией, с которой он был связан давними узами как питомец Киевской духовной Академии. Киевская паства окружила своего нового святителя искренним сочувствием, видя и ценя в нем опального и гонимого за правду архиерея.

Киевский период в архиерейском служении митрополита Владимира был самым тяжким и самым мучительным. Начало революции и гражданской войны застало семидесятилетнего старца-митрополита в городе, которому суждено было стать российской Голгофой – так много невинной христианской крови пролидось заесь

4 февраля 1918 года начался ружейный и орудийный обстрел Киева со стороны Дарницы. К вечеру 5 февраля большевики овладели Киево-Печерской Лаврой, и тогда в ней начались такие дикие насилия и проявления варварства, перед которыми бледнеют известные нам из древних летописей сказания о грабежах и насилиях, производившихся монголами при разорении Киева и Лавры в 1240 году. Вооруженные толпы людей врывались в храмы, с шапками на головах и с папиросами в зубах, производили крик, шум, безобразия во время богослужения, произносили невыразимые ругательства и кощунства над святыней, вламывались в жилища монахов днем и ночью, стреляли над головами смертельно перепуганных стариков, производили неописуемые литературно осквернения святынь, избивали стариков, грабили, выносили все, что только попадалось под руку, останавливали монахов днем

во дворе, заставляли их раздеваться и разуваться, обыскивали и грабили, издевались и секли нагайками, хватали оказавшихся в то время в лавре посторонних, особенно военных, предавали их жестокой смертной казни...

7 февраля вечером пять вооруженных солдат во главе с матросом пришли за митрополитом Владимиром. По словам случайного ОДНОГО очевидца мученической кончины владыки, убийцы привезли святителя Владимира к месту расстрела на автомобиле. Когда убийцы вывели митрополита из автомобиля и остановились на площадке,

то архипастырь обратился к своим убийцам с такими словами: «Что, вы здесь меня хотите расстрелять?» Один из них ответил: «А что же, церемониться с тобою?» Тогда митрополит попросил у них времени помолиться Богу. Один из убийц сказал: «Но только поскорее»! Митрополит воздел руки кверху и сказал: «Господи, прости мои согрешения, вольные и невольные, и приими дух мой с миром». Потом он благословил крестообразно обеими руками своих убийц и сказал: «Господь вас благословляет и прощает». И после этого, когда митрополит еще не успел опустить рук, послышались три выстрела, и митрополит упал. Убийцы подошли к своей жертве и, уже в лежащего, выстрелили несколько раз.

Акт медицинского осмотра тела убиенного митрополита показывает, что архипастыря расстреливали разрывными пулями и кололи холодным оружием.

Святитель Тихон, Патриарх Московский и всея Руси, так сказал о мученической смерти митрополита Владимира: «Конечно, судя по человечески, ужасною кажется эта кончина, но нет ничего напрасного в путях Промысла Божия, и мы глубоко верим, что эта мученическая кончина



Владыки Владимира была не только очищением вольных и невольных грехов его, которые неизбежны у каждого, плоть носящего, но и жертвою благовонною во очищение грехов великой матушки-России».

Архиерейский Собор Русской Православной Церкви в 1992 году причислил митрополита Владимира к лику святых новомучеников и исповедников Русской Церкви. Летом того же года его мощи были обретены и находятся ныне в Дальних пещерах Свято-Успенской Киево-Печерской Лавры, в пещерной церкви Благовещения Пресвятой Богородицы. Память священномученика Владимира совершается в день его кончины – 7 февраля.

#### ТРОПАРЬ

Веры православныя непорочный блюстителю и заповедей Христовых усердный исполнителю, священномучениче Владимире, Христа всем сердцем возлюбив, паству твою добре упасл еси, незлобиво мученическую смерть приял еси. Сего ради в вечной славе пребывая, моли спастися душам нашим.

#### ОБЪЯВЛЕНИЕ

Приглашаем певчих в церковный хор Спасского храма.

Для предварительного прослушивания обращаться к священнику Димитрию Полещуку 8-916-508-17-31

### РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ

|                      |                                           | 1     |
|----------------------|-------------------------------------------|-------|
|                      | Преподобного Макария Великого.            |       |
| 1 февраля<br>вторник | Святителя Марка, архиепископа Ефесского.  |       |
|                      | День интронизации Святейшего Патриарха    |       |
| -                    | Московского и всея Руси Кирилла.          | 0.00  |
| 0.1                  | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 2 февраля            | Преподобного Евфимия Великого.            | 9.20  |
| среда                | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 3 февраля            | Преподобного Максима Грека.               | 0.00  |
| четверг              | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 4 февраля            | Апостола Тимофея.                         |       |
| пятница              | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 5 февраля            | Священномученика Климента Анкирского.     |       |
| суббота -            | Утреня. Часы. Литургия. Панихида.         | 8:00  |
| Cy0001a              | Всенощное бдение.                         | 17:00 |
| 6 февраля            | Блаженной Ксении Петербургской.           |       |
| воскресение          | Часы. Литургия.                           | 8:30  |
|                      | Святителя Григория Богослова.             |       |
| 7 февраля            | Священномученика Владимира Киевского.     |       |
| понедельник          | Иконы Божией Матери «Утоли моя печали».   |       |
|                      | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 8 февраля            | Преподобного Ксенофонта и иже с ним.      |       |
| вторник              | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 9 февраля            | Святителя Иоанна Златоустого.             |       |
| среда                | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 10 февраля           | Преподобного Ефрема Сирина.               |       |
| четверг              | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
| 11 февраля           | Священномученика Игнатия Богоносца.       |       |
| пятница              | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
|                      | Святителей Василия Великого, Григория     |       |
| 12 февраля           | Богослова и Иоанна Златоустого.           |       |
| суббота              | Утреня. Часы. Литургия. Панихида.         | 8:00  |
| - 5m                 | Всенощное бдение.                         | 17:00 |
|                      | Неделя о мытаре и фарисее.                |       |
|                      | Собор новомучеников и                     |       |
| 10 4                 | исповедников Российских.                  |       |
| 13 февраля           | Поминовение всех усопших,                 |       |
| воскресенье          | пострадавших в годину гонений             |       |
|                      | за веру Христову.                         |       |
|                      | Часы. Литургия. Панихида.                 | 8:30  |
|                      | Седмица сплошная. Предпразднство Сретения |       |
| 14 февраля           | Господня. Мученика Трифона.               |       |
| понедельник          | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |
|                      | Всенощное бдение.                         | 17:00 |
| 15 февраля           | Сретение Господа нашего Иисуса Христа.    |       |
| вторник              | Часы. Литургия.                           | 8:30  |
|                      | Попразднство Сретения Господня.           |       |
| 16 февраля           | Праведных Симеона Богоприимца             |       |
| среда                | и Анны пророчицы.                         |       |
| 1 / 1                | Равноапостольного Николая Японского.      | 0.00  |
|                      | Утреня. Часы. Литургия.                   | 8:30  |

| 17 4                      | Преподобного Исидора Пелусиотского.             |       |
|---------------------------|-------------------------------------------------|-------|
| 17 февраля<br>четверг     | Благоверного князя Георгия (Юрия).              |       |
|                           | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
|                           | Мученицы Агафии.                                |       |
| 18 февраля<br>пятница     | Святителя Феодосия Черниговского.               |       |
|                           | Иконы Божией Матери «Взыскание погибших».       |       |
|                           | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
| 19 февраля<br>суббота     | Преподобного Вукола Смирнского.                 |       |
|                           | Утреня. Часы. Литургия. Панихида.               | 8:00  |
|                           | Всенощное бдение.                               | 17:00 |
| 00.1                      | Неделя о блудном сыне.                          |       |
| 20 февраля<br>воскресенье | Преподобного Парфения.                          |       |
|                           | Часы. Литургия.                                 | 8:30  |
| 21 февраля                | Великомученика Феодора Стратилата.              |       |
| понедельник               | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
| 00 da a                   | Отдание праздника Сретения Господня.            |       |
| 22 февраля                | Святителя Иннокентия Иркутского.                |       |
| вторник                   | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
| 23 февраля                | Священномученика Харалампия.                    |       |
| среда                     | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
| 24 февраля                | Преподобного Димитрия Прилуцкого.               |       |
| четверг                   | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
|                           | Иверской иконы Божией Матери.                   |       |
| 05.1                      | Святителя Московского Алексия,                  |       |
|                           | всея России чудотворца.                         |       |
| 25 февраля                | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |
| пятница                   | Поминовение всех усопших православных христиан, |       |
|                           | отец и братий наших.                            |       |
|                           | Вечерня. Утреня. 1-й час.                       | 17:00 |
|                           | Вселенская родительская суббота.                |       |
| 26 февраля                | Поминовение всех усопших православных           |       |
| суббота                   | христиан, отец и братий наших.                  |       |
|                           | Часы. Литургия. Панихида.                       | 8:00  |
|                           | Всенощное бдение.                               | 17:00 |
|                           | Неделя мясопустная, о Страшном суде.            |       |
| 27 февраля<br>воскресенье | Равноапостольного Кирилла,                      |       |
|                           | учителя Словенского.                            |       |
|                           | Заговенье на мясо.                              | 0.00  |
|                           | Часы. Литургия.                                 | 8:30  |
| 28 февраля<br>понедельник | Седмица сплошная – масленица.                   |       |
|                           | Апостола от 70-ти Онисима.                      | 0.20  |
|                           | Утреня. Часы. Литургия.                         | 8:30  |

Главный редактор – иеромонах Николай (Летуновский) Редактор – Галина Конюхова Верстка, дизайн – Александр и Наталья Скороходовы

Наш адрес: Московская область, Солнечногорский район, городское поселение Андреевка, пос. Андреевка, ул. Староандреевская, д. 72 Телефон: 8-499-733-79-95 Вопросы и пожелания отправлять по электронному адресу: prihod@spas-andreevka.ru Наша страница в интернете: www.spas-andreevka.ru

Просим не использовать

газету в бытовых целях и

не выбрасывать.