

# Приходской листок

## Спасского храма пос. Андреекка

Московская епархия Русской Православной Церкви

Издается по благословению митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия

#### Дорогие братья и сестры!

#### Христос Воскресе!

В эти светлые и святые дни, разделяя с вами радость о Воскресшем Господе, приветствую вас этими всепобеждающими и жизнеутверждающими словами.

«В этих словах все сказано. На них основана наша вера, христианская жизнь, вся наша премудрость, просвещение, Святая Церковь, сердечная молитва и вся наша будущность. Двумя этими словами уничтожены смерть, зло, все бедствия человеческие и дарованы жизнь, блаженство и свобода! Праздник Воскресения Христова привлекает своей неотразимой силой к вере даже равнодушных, и даже совсем неверующих. Божественный свет, подобно солнцу, бросающему свои живительные лучи и на добрых, и на злых, на спасающихся и погибающих, обнимает всех и радует. Какая чудодейственная сила!», – восклицает священномученик Серафим (Чичагов).

Своим отношением к Воскресшему Сыну Божию каждый из нас может определить в этом вечном торжестве и свое достоинство, и свое духовное достояние — он может увидеть, чем украшена храмина его души и кто владыка его сердца, на страже какого сокровища находится его совесть и к какому уделу в своей жизни он стремится.

Ныне мы простираем пасхальное ликование и на весь окружающий мир, поэтому наша вера должна быть деятельной, когда мы не только словом свидетельствуем, что Христос воскрес. «Празднество наше, если только хотим, чтобы оно было приятно и угодно Господу, – поучает святитель Епифаний Кипрский, – должно соединяться со всеобщим воздыханием Церкви к Богу и воспоминанием о братиях наших, кои претерпевают всякую нужду и бедность». Сегодня это актуально, как никогда. А это значит, что в праздник Светлого Христова Воскресения, когда наши сердца наполнены добротой и любовью, мы должны быть особенно сострадательны и милосердны к тем, кому необходима наша помощь и забота.

Горячо желаю всем вам пасхальной радости, счастья, здоровья и всесильной помощи Воскресшего Господа в жизни и трудах.

Иеромонах Николай (Летуновский)

#### новости прихода

#### ОБНОВЛЕНИЕ ХРАМА И ОСВЯЩЕНИЕ НОВЫХ КОЛОКОЛОВ

17 апреля, в праздник Входа Господня в Иерусалим, по благословению митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия совершено освящение Спасского храма, которое совершили настоятель храма иеромонах Николай (Летуновский) в сослужении клириков иерея Михаила Вокуева, иерея Димитрия Полещука и иерея Василия Лакомкина

Обряд освящения также называют обновлением храма. Это понятие относится не только ко вновь построенным храмам, но употребляется и в смысле повторного освящения отреставрированного или иным образом переделанного места для совершения Божественной литургии. Основной причиной повторного освящения нашего храма явилась замена старого престола на новый, поскольку по истечении многих лет старый престол значительно обветшал и подлежал замене.

Освящение церкви – это не просто способ выражения благодарных чувств Богу за построение храма. Это священнодейственный обряд, таинственный смысл которого состоит в сообщении храму особенной благодати, преобразующей его из простого здания в дом Господень, вместилище Невместимого. Молитвы и обряды освящения храма возводят наши взоры от храмов рукотворенных к храмам нерукотворенным, членам духовного тела Церкви, каковыми являются все верные христиане (2 Кор. 6:16). Поэ-



тому при освящении храма совершаются тайнодействия, сближающие его с таинствами Крещения и Миропомазания, а также Священства, ибо он посвящается Церковью на вечное служение Господу. Как и в этих таинствах, в обряде освящения храма употребляется вода, святое миро, светильники; священнослужители облачаются в белые



одежды.

После освящения престола, жертвенника и утвари священники освятили и весь храм каждением. молитвою, кроплением святой водою и помазанием святым миром стен храма. Состоторжественялся ный крестный ход со святым антиминсом вокруг храма, после чего была совершена первая Божественная литургия в обновленном храме. Великое освящение храма – это очень знаменательное событие, которое по своей торжественности приравнивает-

ся к двунадесятым праздникам, являясь своего рода Пасхой для храма и его молящихся.



В этот же день после завершения Божественной литургии состоялось еще одно очень важное и радостное событие для нашего храма – освящение нового комплекта колоколов, которые будут установлены на колокольне

храма. На звоннице имеются и старые дореволюционные колокола, которые будут использоваться наряду с новыми, однако они имеют ценность, скорее, историческую, чем практическую.

Интересной особенностью новых колоколов является то, что они будут подключены к так называемому «электронному звонарю», который использовался в нашем храме и в советское время, однако уже давно вышел из строя и последние несколько десятилетий не использовался. Само устройство представляет собой небольшой электронный блок, который управляет приводами, подключенными к колоколам. Приводы позволяют имитировать все движения звонаря. Регулируется сила удара и время удара. Цель – заставить колокола звучать при отсутствии звонарей. На сегодняшний день в России существует большая проблема, заключающаяся в дефиците звонарей. Поэтому, чтобы храм, обладая прекрасной звонницей, «не молчал», устанавливается



данная функция. При этом такая система никоим образом не умаляет само звонарное искусство, ставшее традицией и имеющее богатую историю в нашей стране. Это является лишь временным решением проблемы отсутствия звонарей. Если появятся люди, хорошо обученные этому искусству, то необходимость в «электронном помощнике» отпадет.

Колокольные звоны являются неотъемлемой частью русского православного богослужения и бесценным нас-



ледием нашей древней культуры. Придя на нашу землю из Византии вместе с Православием, колокола соединились с русской народной культурой и приобрели свое национальное обличие и звучание. Колокола размеряли течение







дня, возвещали время труда и отдыха, время бодрствования и сна, время веселья и скорби. Их звон указывал дорогу заблудившемуся путнику, вещал набатом о грозящем стихийном бедствии, о приближении врага, созывал русских воинов на борьбу во спасение Отечества, и с торжеством встречал победителей. Теперь же основной и почти единственной

функцией колокола в наше время является созывание людей в храм и сопровождение богослужения. Колокольный звон помогает нам по-особому чувствовать службу, вдохновляет нас на молитву и наполняет наше сердце душевной радостью. После освящения колоколов по древней православной традиции все желающие могли в них позвонить.

#### доброе сотрудничество продолжается

24 марта наш храм с экскурсией посетила группа детей и воспитателей из Комплексного центра социального обслуживания «Крюково».

В храме детей встретили священник Михаил Вокуев и члены приходского молодежного движения Петр Кривошеев, Ксения Королева, Пелагея Лупачева, Арина Худоярова, Анна Воробьева и Дарья Халили, которые рассказали о храме, его святынях и истории, благотворителях и некрополе.

В здании Воскресной школы гости познакомились с жизнью школы, занятиями и мероприятиями, проходящими в





ней. Ученики школы продемонстрировали умение читать незнакомый текст на церковнославянском языке с листа, а Пелагея Лупачева порадовала гостей, исполнив музыкальное произведение на фортепьяно.

В завершение встречи все были приглашены в приходскую трапезную на чаепитие со вкусной выпечкой, приготовленной с любовью поваром храма Ларисой Денисовой. Здесь ученики Воскресной школы рассказали о себе, о своих интересах и любимых занятиях.

Со своей стороны дети и воспитатели проявили живой интерес к общению и пригласили священника Михаила в социальный центр, который он посетил с беседой 13 апреля.

#### ОБИТЕЛЬ МИЛОСЕРДИЯ



« ... у меня нет ни ума, ни таланта, ничего у меня нет, кроме любви к Христу, преданность Ему мы можем выразить, утешая других людей - именно так мы отдадим Ему свою жизнь... » Из письма Елизаветы Федоровны Романовой, 20 января 1909 г.

26 марта родители и ученики нашей Воскресной школы, под руководством священника Димитрия Полещука, совершили паломничество в удивительное место — Марфо-Мариинскую обитель милосердия, расположенную в Москве на Ордынке.

Паломники приняли участие в Божественной литургии, причастились Святых Христовых Тайн, поклонились мощам

святой преподобномученицы Елисаветы и отправились на экскурсию в музей, устроенный в покоях основательницы и небесной покровительницы обители.

Внучка Английской Королевы Виктории Великая княгиня Елизавета Феодоровна Романова – урожденная Елиза-Александра Луиза Алиса, принцесса Гессен Дармштадтская, родная сестра супруги Российского Императора Николая II, после трагической гибели горячо любимого супруга Великого





князя Сергея Александровича Романова, в 1909 году основала обитель, которая была задумана как община сестер милосердия и по своему уставу приближалась к монастырю.

Елизавета Федоровна считала, что право на монашескую жизнь нужно заслужить. Для служения она избрала образы праведных жен Марфы и Марии.

В обители предполагалось два главных делания: помощь ближнему, чем славилась Марфа, и очищение души молитвой, в чем отличалась ее сестра Мария.

Сестры обители трудились в больнице, приюте, шли в дома страждущих... Милостью Божией в обители продолжается это великое служение: работает приют для девочек-сирот,

благотворительная столовая и патронажная служба; сестры работают в военных госпиталях, НИИ «Скорой помощи» им. Н.В. Склифосовского, а в 2010 году на территории обители открылся медицинский центр «Милосердие», специализирующийся на реабилитации детей-инвалидов с диагнозом ДЦП.

И хотя подвижничество Елизаветы Феодоровны было скрыто, сам ее образ – участливый взгляд, сердечное слово и добрая улыбка – вызывали всеобщее уважение и любовь к ней. Говорили: где бы она ни появлялась, в воздухе распространялось нежное благоухание лилий. Ее огромная внутренняя сила, чистота, безграничная и светлая любовь к своим близким, ко всем нуждающимся, ко Христу и теперь способна утешить каждого приходящего сюда ...



#### ЭКСКУРСИЯ В ШКОЛЬНЫЙ МУЗЕЙ

2 апреля ученики средней и молодежной групп Воскресной школы нашего храма в сопровождении священника Василия Лакомкина, преподавателей и родителей посетили Андреевскую среднюю образовательную школу, где побывали на экскурсии в школьном эколого-краеведческом музее. Музей был создан в 1994 г. по инициативе его хранителя Аллы Петровны Ананьевой и при участии самих учеников школы и их родителей. Наибольшее количество экспонатов музея посвящено теме Великой Отечественной войны на территории Андреевки и близлежащих деревень (Крюково, Жилино, Баранцево и др.), которые явились в наиболее трудный и опасный ее период «родиной будущей победы». Также в музее представлена продукция НПО «Стеклопластик» – предприятия, которое на протяжении многих десятилетий было поселкообразующим. Кроме того в музее собрано большое количество материалов об известных деятелях науки, культуры и искусства, об истории Андреевки, школы, о крае, экологии, лесничестве и многом другом.





Посетителям было приятно узнать, что история церкви Всемилостивого Спаса в Андреевке также стала предметом достояния музея, поскольку является неотъемлемой частью изучения истории края, кроме того, среди экспонатов имеются и сувениры, подаренные нашим приходом.

Целью создания музея является изучение истории края и школы, где сам музей служит обеспечению связи поколений, что является чрезвычайно важным в наше время. Алла Петровна, рассказывая детям об экспонатах музея, обратила внимание на то, что изучение своей малой Родины является необходимым условием для существования нашей страны, поскольку сильный и крепкий народ – это народ, сохранивший в памяти свою историю.

Отец Василий со всеми слушателями от лица нашего прихода поблагодарил Аллу Петровну за интересную и познавательную экскурсию и пожелал всем работникам музея и школы помощи Божией в их добрых начинаниях.

#### АКТУАЛЬНАЯ ТЕМА

#### КАК РОЖДАЕТСЯ ВЕРА?

Несколько раз, читая лекции, так или иначе связанные с этикой, в разных христианских студенческих аудиториях, я просил слушателей представить, что их попросили выступить перед людьми, малосведущими в христианской традиции, на одну из трех тем: Вера, Надежда или Любовь. И спрашивал о том, какая из тем кажется им наименее сложной для такого педагогического эксперимента. Ответ всегда был поразительно схож: большинство предпочитало говорить о Любви, существенно меньшая группа выбирала Надежду и лишь единицы считали, что говорили бы о Вере.

Да ведь это и понятно, говорили мне, потому что о необходимости любви все знают, о ценности надежды все догадываются, а верят – верующие, то есть не все.

Риторически как будто верно, но такая правота обратна христианскому пути. На пороге жизни с Богом – вера во всех своих вариациях: и вера в то, что Бог есть, и доверие Ему, и верность. Из веры берется надежда, из нее же раскрывается любовь. Без веры их не понять, и начинать надо с нее, но где ее простейшее начало, понятное не только христианам, но всякому человеческому сердцу?

Его не найти в привычном словоупотреблении, когда с верой связывается то, что принимается «на веру», без необходимых доказательств и предполагает безрассудный прыжок из убедительного, но недостаточного, в необходимое, но бездоказательное. Современного человека, поднаторевшего в скептицизме, не пугает отсутствие оснований и он не испытывает безотлагательной нужды в

Брайан Джекель «Хождение по воде»

таких прыжках. Для него разговоры о вере – поистрепавшиеся и безнадежные в своей безвременной скуке рассуждения о логических основаниях жизни. Есть вещи и поважнее. Любовь, напри-

мер. Не помогает и отождествление веры с проявлениями особой религиозной чувствительности, как, например, «чувство бесконечности», или «чувство того, что что-то есть».

Вера, связываемая с особыми благочестивыми чувствами и ценностями, вытесняется на окраины необозримого пространства жизненных стилей, среди которых допустимы и сколь угодно экзотичные верования. Но такому пониманию веры противоположно не ее современное скептическое отрицание, и не просвещенный мультикультурализм, сводящий религию к культурной форме, а утверждение апостола Павла: «Вера есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом» (Евр., 11, 1). В нем нет и следа от попыток укрепиться в ненадежном.

Действительно, апостольское «невидимое», написанное по-гречески, не сводится только к невидимому глазами, ведь ум для греческого мышления – орган умозрения, а потому в «невидимом» есть еще и превосходящее ум. Так что из умозаключений не высечь уверенность в присутствии того, что заведомо их превосходит. Вера – вовсе не человеческие ожидания, а их осуществление. Ответ, а не вопрос. Ответ, которого не найти в человеке, хотя в нем – ключ к осуществлению человечности.

Впечатляющую метафору рождения этой «уверенности в невидимом» предложил великий швейцарский богослов Ханс Урс фон Бальтазар: «Если мать в течение многих дней и недель постоянно улыбается ребенку, тот тоже начина-

ет улыбаться ей в ответ».

В один очень определенный день случается у каждого человека осознание того, что за хаотичным нагромождением чувственных впечатлений скрывается материнское «Ты», за линией губ узнается улыбка, обращенная именно к нему, и его «Я» пробуждается в тот же миг, что и его ответная улыбка.

Долгими днями мы можем не различать в этом мире ничего, кроме самоорганизующегося хаоса, но в день, когда за ним была узнана улыбка Творца, обращенная именно к нам, в нас рождается вера.

Об этом замечательно написал митрополит Пергамский Иоанн Зизиулас: «Этот вид веры не предлагает безопасности ра-

ционального убеждения. Единственная предлагаемая достоверность лежит в любви Другого. Единственным доказательством бытия Божия является его любовь – демонстрируемая нашим

собственным бытием, в инаковости и общении. Мы любимы, следовательно, Он существует».

День рождения веры – день нашей ответной улыбки. Дивный в своей определенности день. И как ребенок, вырастая из собственной улыбки, не помнит об этом незабываемом для матери дне, так и мы не помним о дне рождения нашей



Икона «Уверение апостола Фомы»

веры. А помним не мы. Память наша – не в помощь, если только она превращается в попытку устроить жизнь воспоминанием. Вера же пребывает возобновляющимся узнаванием Божьего присутствия, обращенного к нам, Его улыбки. И о разнице между нашим воспоминанием и Его присутствием нам не забыть после того, что приключилось по дороге в Эммаус.

Вера открывается как Жизнь, центр которой - не во мне, как то, что животворит обращенной ко мне улыбкой. Она становится незаметной и сводится к уделу «верующих», как только рассматривается из укрома какой – угодно самости, устраивающей жизнь из себя самой. Открыть веру можно, лишь сместив этот центр. Но как же это сделать и открыть жизнь, на которую отзывается мое сердце? По митрополиту Сурожскому Антонию, такое раскрывающее смещение неразрывно связано с предваряющим открытием собственной духовной нищеты: «если только мы осознаем, что ничто из того, что мы называем своим, нам не принадлежит, и одновременно поймем, что это нам ДАНО Богом и людьми, — вокруг нас начинает водворяться Божие Царство...

Если мы были бы действительно внимательны к тому, что происходит в жизни, мы из всего могли бы собрать, как пчела собирает мед, благодарность. Благодарность за каждое движение, за дыхание свободное, за небо открытое, за все человеческие отношения... И тогда

жизнь делалась бы все богаче и богаче, по мере того, как мы будто беднели бы все больше и больше. Потому что когда у человека больше ничего нет, и он осознает, что все в жизни — милость и любовь, он уже вошел в Царство Божие». Мы выходим из заточения собственной самости к вере через благодарение, которое оказывается единственной связью между действием Божьим и человеком. Через благодарение мы собираем себя, распознавая за повседневными данностями дары и открывая действие Христа в мире, которое осуществляется буквально даром.

Вера, приходящая со знанием, что центр моей жизни не во мне, открываю-

Для любого христианина должно быть

естественным напоминать себе о том,

что он смертен, и что смерть может

наступить в любую минуту, и для этого

щаяся узнанной улыбкой, обращенной ко мне, становится не только ответной улыбкой, но и улыбкой, обращенной к миру и ищущей праздничной разделенности. Милость и щедрость, невозможные по убеждению или по долгу, приходят в мир как благодарные плоды веры. Еще раз послушаем владыку Антония: «Плод жизни — благодарность, но благодарность сама должна принести плод ... Благодарность — и только она — может побудить нас к предельному подвигу любви по отношению к Богу, по отношению к людям. Чувство долга, обязательств, может, не найдет в себе силы, чтобы совершить последний подвиг жизни, жертвы и любви. Но благодарность — найдет».

Наша благодарность и есть наша ответственность, способность к ответу, разрывающая круги безответственности и безответности. Ни принципы, ни убежденность, ни долг не разорвут эти круги безлюбой повседневности. Они – условны, как условно всякое человеческое начинание. Но им не устоять перед безусловной улыбкой сквозь всякую данность, перед узнаваемой в опыте животворящей «уверенностью в невидимом», называемой по-простому верой.

Александр Филоненко

#### помни час смертный

Если человек положил смыслом жизни приумножать только земные богатства и удовольствия, то смерть станет для него ужасной пустотой, т.к. все, что он так ревностно приумножал и хранил, превратится в лопнувший мыльный пузырь. Но если человек, живя на земле, обретет нетленное сокровище, то смерть для него станет не ужасом, но великим та-инством, открывающим врата вечности,

Иисусе Христе, Боже мой, предаю дух мой...». Именно поэтому нужно каяться в грехах перед Богом каждый день и час, нужно регулярно исповедоваться, причащаться, жить так, чтобы быть готовым предстать на Суд Божий и уповать на Его милость.

Но даже если человек всю жизнь отвергал Бога, а перед смертью к нему пришли искренняя вера и покаяние,



совсем не обязательно быть смертельно больным или старым: «Не уповай, душе моя, на телесное здравие и на скоромимоходящую красоту, видиши бо, яко сильнии и младии умирают...» (стихи покаянного канона). Господь может взять нашу душу в любую минуту, совершенно неожиданно для нас (Лк 12:20). Еще в древности было известным изречение мудрецов: «Помни о смерти» (momento mori). Священное Писание говорит: «Помни о конце твоем и вовек не согрешишь» (Сир. 7:39). С тех пор память смертная для православных людей стала необходимым аскетическим средством, наряду с постом, молитвой, бдением и т.д., которое помогало воздерживаться от греха и понуждало к совершению добродетелей. Именно в этом состоит смысл притчи о безумном богаче (Лк. 12:16-21). Тот, кто не думает о смерти, будет стремиться до бесконечности любыми средствами увеличивать свое земное состояние, т.к. он, по-видимому, думает жить здесь также бесконечно. Но смерть все расставит на свои места, т.к. в гробу все будут равны, а все накопленное достояние будет уже не нужным: «Не надейся, душе моя, на тленное богатство и на неправедное собрание, вся бо сия не веси кому оставиши» (покаянный канон). Но тот, кто знает, что тут он всего лишь пришелец, прохожий, который лишь на миг задержался здесь, чтобы затем уйти в вечность, будет заботиться о своей душе и стяжать то, что

никогда не исчезает и то, что он сможет

взять с собой в вечную жизнь, то, что

апостол Павел назвал «плодами Духа»,

которые суть: «любовь, радость, мир,

долготерпение, благость, милосердие,

вера, кротость, воздержание...» (Гал.

5:22). Йменно об этом говорил Христос

в Своей проповеди: «Не собирайте

себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и

крадут, но собирайте себе сокровища на

небе, где ни моль, ни ржа не истребляют

и где воры не подкапывают и не крадут,

ибо где сокровище ваше, там будет и

сердце ваше» (Мф. 6:19-21).

поскольку вся земная жизнь человека на земле была подготовкой к тому, что открывается перед ним после смерти.

Таким образом, смерть – это всегда водораздел, который отделяет главное от второстепенного, придает человеку его истинное измерение и предназначение, благодаря чему ему дается возможность отбросить все суетное, преодолеть недопонимание и увидеть человека таким, какой он есть. Именно поэтому мы каждый вечер читаем молитву: «Господи, неужели мне одр сей гроб будет?». Это значит, что, отходя ко сну, мы должны отдавать себе отчет в том, что можем и не проснуться, и перед тем, как лечь спать, говорим: «В руце Твои, Господи Господь обязательно простит его, так же, как некогда простил благоразумного разбойника (Лк 23:39-43), потому что состояние личности в момент смерти важнее всей предыдущей жизни человека. «В чем застану, в том и сужу», – говорит Господь. Христиане всегда знали это, поэтому Церковь призывает каждого перед смертью исповедаться и причаститься. Очень важно перейти этот порог в состоянии беззлобности, умиротворенности и покоя, не унося с собой ни одного темного пятна на своей совести.

Если тема смерти не является праздной для молодых и здоровых, то тем более она чрезвычайно важна для прес-

тарелых и тяжко больных людей. И здесь необходимо понимать, что человек даст ответ перед Богом не только за то, как он сам подготовился к переходу в вечную жизнь, но и за то, как он помог это сделать своим близким. Удивительно, что даже когда человек смертельно болен и доживает последние дни, далеко не всегда близкие родственники задумываются о том, чтобы пригласить к нему священника. Нам кажется, что умирающему нужны только уход и комфорт, но мы забываем о самом главном: ведь болезнь и страдания рано или поздно закончатся, а вот если человек переходит порог смерти, не очистив душу покаянием и не примирившись с Богом, такой возможности в вечности ему уже не представится. Близкие умирающего должны проявить к нему всю свою любовь и теплое участие, простив и забыв взаимные ссоры и обиды. Не утаивание близкой кончины, а помощь в приготовлении к великому переходу в вечную жизнь - вот главнейшая обязанность родственников. Человек пред лицом смерти становится совершенно другим. Перед лицом смерти у человека меняется отношение к прошедшей жизни, которая как мгновение проходит перед его глазами.

Православная Церковь напутствует своих чад в загробную жизнь таинствами Елеосвящения, Покаяния и Причащения. Однако многие люди совершают чудовищную ошибку, считая, что к этим таинствам нужно прибегать лишь тогда, когда смерть является уже неизбежностью, а пока еще есть надежда на выздоровление, боятся спровоцировать смерть тем, что позовут священника. Вопервых, часто именно тогда, когда эта неизбежность становится очевидной, человек уже не способен к ним полноценно приобщиться, т.к. находится в полубессознательном состоянии, а нередко, и в полном его отсутствии, что делает

совершение таинства невозможным. Во-вторых, любому больному человеку эти таинства необходимы и для того, чтобы помочь справиться с болезнью души и тела, но, поскольку только Богу известно, что в данный момент будет полезнее для спасения его души, нужно отдать на суд Божий решение о праве человека на жизнь или смерть. Известно много случаев, когда тяжко болящие выздоравливали после Причащения. И в том и другом случае таинства являются крайне необходимыми. Поэтому родственники тяжелобольного обязаны позаботиться о том, чтобы на протяжении всей болезни он получил эту помощь. И хотя некоторые люди после Причастия, тем не менее, умирают, но при этом они обретают душевный покой, необходимый для достойной встречи смертного часа. Те же, от кого Бог еще ожидает духовного роста и плодов добрых дел, возвращаются к жизни. Поэтому для христианина жизнь на земле – это борьба, а смерть - упокоение.

Если же человек находится уже «на смертном одре», он не в состоянии позаботиться о себе самостоятельно, то долг всякого верующего - сделать все возможное, чтобы ему по-христиански встретить переход в мир иной. Нужно срочно позвать священника для напутствия умирающего. В первую очередь это относится к таинству Исповеди и святого Причастия. Если человек еще не крещен, нужно постараться убедить его в необходимости таинства Крещения, и при добровольном согласии совершить над ним это таинство. Каждый христианин должен знать, что в случае смертной опасности Крещение может совершить даже мирянин (человек, не обладающий священным саном), но если человек будет еще находиться в сознании – обязательно позвать священника, чтобы тот восполнил Крещение таинством Миропомазания

и причастил больного. Нужно стараться сделать это заблаговременно и не откладывать на последний момент, как это часто бывает. Порой зовут священника, когда у больного уже и язык не ворочается, и рассудок потерян. Если человек уже находится в полном беспамятстве, таких людей по канонам Церкви причащать запрещается, потому что всякое таинство совершается по вере, а здесь человек уже не может осознать того, что с ним происходит. Иногда в этом виноват и сам больной, который по невежеству и маловерию отговаривался: «Что, мол, вы меня хоронить хотите?». Но если это произошло по нерадению родственников, то вся ответственность будет лежать на них, и за это придется дать ответ перед Богом. Церковные каноны, заботясь о доброй христианской кончине человека и соединении его со Христом Спасителем, в предсмертные часы дозволяют причащать умирающих даже после принятия лекарств и вкушения пищи, а женщин — и в период месячного или родильного очищения.

В заключение хочется привести слова известного священника Феодора Людоговского, которые подытоживают все вышеизложенное: «Память же о смерти есть одновременно и память о вечной жизни, и память о Боге – и память о ближнем. Кто знает, может быть, о комто из нас Господь уже изрек свой суд, и чей-нибудь уж близок час. Но если, имея избыток денег, сил, времени, мы вспомним о тех, кто рядом с нами, кто нуждается в нашей заботе, помощи, участии, – тогда, возможно, Господь продлит дни нашей жизни для служения тем, кому послужил и сам Спаситель, ради нас, людей, сошедший с небес, воплотившийся, умерший, воскресший и ниспославший Святого Духа, оживотворяющего всякого человека».

Сост. свящ. Василий Лакомкин

#### предстоящие праздники

#### ПРЕПОДОБНОМУЧЕНИЦА ТАМАРА (САТСИ)

Преподобномученица Тамара родилась 9 февраля (ст. ст.) 1876 года в Эстонии в лютеранской семье крестьян. Девочку назвали Марией. Когда ей было семь лет, умерла ее мать, а вскоре и отец.

Окончив четыре класса сельской школы в 1888 году, Мария в возрасте двенадцатилет поступила в приют для девочек-сирот при женской общине в Иевве, где воспитанницы обучались чтению, письму и другим предметам, а также рукоделию, иконописному и золотошвейному мастерству.

Сестры общины не только обучали детей, но и ухаживали за больными в лечебнице Братства. Возглавляла общину монахиня Варвара (Блохина).

Жизнь общины на первых порах была весьма нелегкой, и труд немногочисленных сестер носил характер подвига. Однако были и утешения, ведь духовное окормление сестер взял

на себя всероссийский пастырь – святой праведный Иоанн Кронштадтский. Сразу по приезде из Костромы в Пюхтицы монахиня Варвара встретилась с отцом Иоанном и получила его благословение на создание монашеской общины, а первые 70 сестер обители были крестницами батюшки и его духовными чадами.

В 1891 году было совершено торжественное открытие Пюхтицкой Успенской женской общины. Вскоре, в 1892 году, община была преобразована в Пюхтицкий Свято-Успенский женский монастырь, а игумения Варвара (Блохина) стала первой настоятельницей обители.

В 1895 году воспитанница приюта Мария Сатси была переведена в монастырь и «облечена в черную одежду», то есть в подрясник, в ноябре того же года — в апостольник, а в апреле 1897 года, по достижении совершенноле-

тия, пострижена в рясофор.

Жизнь обители в Пюхтицах постепенно налаживалась. Однако вскоре игумения Варвара стала неугодна проживающей поблизости в своем имении попечительнице обители жене губернатора княгине Елизавете Шаховской и была переведена в Казанскую епархию. По предложению игумении вместе с ней в Казань перебрались шесть насельниц монастыря, в числе которых была и Мария Сатси.

Сопровождая игумению, Мария вместе с ней обосновалась в одном из казанских монастырей. В обители она пела на клиросе и помогала в швейной мастерской.

В 1902 году игумения Варвара была назначена настоятельницей Козьмодемьянского Свято-Троицкого женского монастыря. Мария Сатси также перешла в новую обитель и исполняла здесь послушание певчей и письмоводительницы.

После кончины игумении Варвары в январе 1915 года Свято-Троицкий возглавила игумения монастырь Алевтина (Торопова). Новая насхарактеризоватак тоятельница ла послушницу Марию в клировой ведомости обители за 1916 год: «Поведения весьма хорошего, к послушаниям способна».

Пройдя многолетний послушнический искус, 19 июля 1917 года Мария Сатси была пострижена в монашество с именем Тамара. Постриг совершил будущий преподобномученик архимандрит Сергий (Зайцев), настоятель Зилантова монастыря в Казани, благочинный монастырей Казанской епархии.

В 1918 году в город Козьмодемьянск приехал архимандрит Феодосий с указом о назначении монахини Тамары казначеей Чебоксарской женской

на), управлявшего в то время Казансепархией, Владимирская монашеская община самостоятельным монастырем, а монахиня (Сатси) Тамара была назначена его настоятельницей и возведена в сан игумении. Через два года монастырь был закрыт советской властью, но продолжал существовать как Владимирская религиозная община.

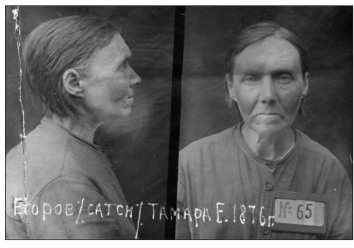
В сентябре 1926

года от заведующего Чебоксарской садово-огородной школой в горсовет поступила жалоба, что «оставшие-

> ся монахини пасут свой скот на усадьжало бы принять Плодовый сад шко-Благодаря казанности обломал убавил на 75 процентов сада». К сказать, эта самая усадьба и плодовый сад ранее принадлежали монастырю.

Используя это «недовольство», в январе 1927 года Президиум Чебоксарского горсовета постановил: «Считая необходимым, ввиду жилищного кризиса, переживаемого в городе, и нанесения ущерба хозяйству бывшего женского монастыря, просить НКВД обсудить вопрос о дальнейшем пребывании монашек в помещениях бывшего монастыря».

В то время в общине оставалось 34 сестры. Они ютились в здании церкви, сторожке при храме, некоторых хозяйственных постройках бывшего монастыря: хлеве, курятнике, переделанных под жилые помещения, и двух маленьких домиках, выстроенных старанием сестер. В условиях такого давления со стороны властей монастырь продолжал существовать как религиозная община до января 1930 года. Тогда



Преподобномученица Тамара (Сатси) в заключении

Тамара с оставшимися сестрами.

был закрыт последний храм обители

и отобраны помещения, где жила мать

После ликвидации общины влас-

тями игумения Тамара поселилась

у своей бывшей помощницы по

управлению монастырем Анаста-

сии Тимофеевой, которую знала

еще по Пюхтицкой обители. Зани-

маясь необходимыми делами по хо-

зяйству, мать Тамара не оставляла

монашеского делания, читала Свя-

щенное Писание, духовную лите-

В мае 1941 года в органы НКВД

поступил ложный донос об «антисо-

ветских высказываниях» игумении

Тамары. Ночью 25 июня 1941 года

сотрудники НКВД провели в ее доме

обыск, после чего матушка была аре-

стована и заключена в Чебоксарскую

тюрьму. На допросах игумения Тама-

ра отвергла все возложенные на нее

обвинения. Несмотря на это 31 июля

состоялось судебное заседание, на ко-

тором игумения Тамара (Сатси) была

приговорена к десяти годам лишения

исправительно-трудовую колонию №

1 Наркомата юстиции, находящую-

ся неподалеку от города Алатырь

Чувашской АССР в лесу. Заключенные

занимались здесь лесоразработками и

изготовлением изделий из древесины.

Мать Тамара пережила суровую

была

этапирована

свободы.

Матушка

бе школы. Надлемеры ко взысканию за пастьбу скота. лы стравливается. безнаскот монахинь объел и деревья и таким образом ценность слову

> зиму 1941-1942 годов, когда в период начавшейся войны с Германией в колонии происходили массовые смерти заключенных из-за голода и болезней, в том числе многих священнослужителей и верующих. Весной, 1 мая 1942 года, как гласит запись в акте о смерти, игумения Тамара скончалась от порока сердца и была погребена в безвестной могиле на кладбище исправительно-трудовой колонии. 12 октября 2007 года на заседании

Священного Синода под председательством Святейшего патриарха Алексия II игуменья Тамара (Сатси) причислена к собору новомучеников и исповедников Российских. Память ее совершается 1 мая.



монашеской общины в честь Владимирской иконы Божией Матери. Эта община относилась к Козьмодемьянскому Свято-Троицкому монастырю и насчитывала около ста насельниц. Заведующая общиной монахиня Арсения в то время болела. В 1920 году она скончалась, и мать Тамара стала исполнять обязанности заведующей.

В 1924 году, после приезда в Чебоксары епископа Афанасия (Малини-

#### СВЯЩЕННОМУЧЕНИК СЕРГИЙ (РОХЛЕЦОВ)



Протоиерей Сергий. 1937 год

Священномученик Сергий родился в 1876 году в семье священника Дмитрия Рохлецова, служившего в одном из храмов Великого Устюга. После окончания Духовной семинарии он был рукоположен во священника к церкви великомученицы Параскевы Пятницы, в которой он и прослужил всю жизнь. До безбожной революции отец Сергий преподавал Закон Божий в церковноприходской школе деревни Чижково. Пятницкий храм находился в тридцати километрах от Великого Устюга и неподалеку от пустыннической кельи известного в тех местах подвижника Максима Югова.

За духовную настроенность и ревностное служение старец Максим выбрал отца Сергия своим духовником – у него исповедовался, ему поручил совершить после своей смерти отпевание. Но и для отца Сергия была духовно полезна дружба с подвижником, и, сам почитая старца, он благословлял и своих прихожан обращаться к нему за советами.

Храм великомученицы Параскевы стоял в отдалении от жилья, посреди поля, и приход составляли несколько малонаселенных деревень; иной раз на службе со-

Святой пророк Иеремия, один из че-

тырех великих ветхозаветных проро-

ков, сын священника Хелкии из города

Анафофа, близ Иерусалима, жил за 600

лет до Рождества Христова при изра-

ильском царе Иосии и четырех его пре-

на свою молодость и неумение гово-

рить, но Господь обещал всегда быть

биралось прихожан изрядно, а иной раз и никого не было. Но сколько бы ни пришло людей, отец Сергий служил почти ежедневно, и в этом ему помогали псаломщица и алтарница. За многолетнюю беспорочную службу отец Сергий был возведен в сан протоиерея и награжден митрой.

Привычная картина тех лет: сено накошено, часть урожая убрана, но лето стоит жаркое, благоухающее, в зелени и цветах. Здесь не бывает попаляющего южного зноя, и зелень и цветы держатся до глубокой осени. В воздухе разлита звенящая тишина, и всякий голос и звук живой твари слышится отчетливо и неслиянно в звучащем хоре живого. По лесной дороге поодиночке и группами медленно идут богомольцы. В большинстве своем они знали старца Максима лично и теперь направляются в часовенку над его могилой у Пятницкой церкви помолиться, попросить заступничества, сложить с души у его могилы заботы

и тяготы. Приходят сюда и не видевшие старца, но имеющие к нему веру как к великому угоднику Божию. Сначала заходят помолиться в часовенку, потом в храм, а затем идут на расположенный неподалеку источник, благоустроенный попечением прихожан Пятницкой церкви и почитателей старца. И кажется, что и душа паломника, получив просимое, поднимается, как на крыльях, молитвами старца Максима, подражателя его подвигов и его племянника монаха Никифора и иных многих облагодатствовавших эту землю подвижников и мучеников. Все темное и теснящее душу уходит, в ней словно открывается духовный источник жизни вечной. Это наивысшее вдохновение, доступное каждому человеку, обращающемуся с верою к Богу. И как к животворящим духовным источникам идут и идут паломники на могилы праведников.

Протоиерей Сергий был арестован 4



Священник Сергий Рохлецов с супругой Ольгой Ивановной

декабря 1937 года и заключен в тюрьму в Великом Устюге. Будучи допрошен, священник виновным себя не признал.

– Вы обвиняетесь в проведении активной контрреволюционной деятельности. Признаете ли себя виновным в этом? – спросил его следователь.

- В проведении контрреволюционной деятельности я виновным себя не признаю, – ответил священник.

10 декабря 1937 года тройка НКВД приговорила отца Сергия к десяти годам заключения в исправительно-трудовой лагерь. Протоиерей Сергий Рохлецов скончался в тюрьме в Великом Устюге 8 мая 1938 года и был погребен на городском кладбище в общей могиле.

Причислен к лику святых Новомучеников и Исповедников Российских на Юбилейном Архиерейском Соборе Русской Православной Церкви в августе 2000 года для общецерковного почитания. Память его совершается 8 мая.

#### пророк иеремия

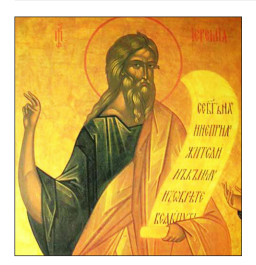
избранника и сказал: «Вот Я влагаю слова Мои в уста твои, поручаю тебе с сего дня судьбу народов и царств. По твоему пророческому слову они будут падать и восставать» (Иер. 1:9-10). С того времени двадцать три года пророчествовал Иеремия, обличая иудеев за отступление от Истинного Бога и поклонение идолам, предрекая им бедствия и опустошительную войну. Он останавливался в воротах города, у входа в храм, всюду, где собирался народ, и увещевал с угрозами и нередко со слезами. Но люди отвечали ему насмешками,

ругательствами и даже покушались его убить.

Изображая предстоящее иудеям рабство царю вавилонскому, Иеремия по повелению Божию надел на свою шею сначала деревянное, а потом железное ярмо и так ходил среди народа. Гневаясь на грозные предсказания пророка, старейшины иудейские бросили пророка Иеремию в темничный ров, наполненный зловонной тиной, где он едва не умер. По предстательству богобоязненного царедворца Авдемелеха, пророк был извлечен изо рва и не переставал

емниках. Ќ пророческому служению был призван на 15 году своей жизни, когда Господь открыл ему, что прежде рождения Он определит его быть пророком. Иеремия отказывался, указывая

с ним и охранять его. Он коснулся уст



пророчествовать, за что был посажен в темницу. При царе иудейском Седекии пророчество его сбылось: пришел Навуходоносор, избил народ, остаток увел

в плен, а Иерусалим разграбил и разрушил. Навуходоносор освободил пророка из темницы и позволил ему жить, где пожелает. Пророк же остался на развалинах Иерусалима и оплакивал бедствия своего отечества. По преданию, пророк Иеремия взял ковчег Завета со скрижалями и скрыл его в одной из пещер горы Наваф, так что иудеи более не могли его найти (2 Мак. 2). Впоследствии был сделан новый Ковчег Завета, но он уже не имел славы первого.

Среди оставшихся в своем отечестве иудеев вскоре возникли междоусобные столкновения: наместник Навуходоносора Годолия был убит, и иудеи, боясь гнева вавилонского, решили бежать в Египет. Пророк Иеремия отклонял их от этого намерения, предсказывая, что кара, которой они боятся, настигнет их и в Египте. Но иудеи не послушались пророка и, взяв его насильно с собой, ушли в Египет и поселились в городе Тафнисе. Там пророк жил четыре года

и был почитаем египтянами, так как умертвил своею молитвою крокодилов и прочих гадов, наполнявших те места. Когда же он стал предсказывать, что царь вавилонский опустошит землю египетскую и уничтожит поселившихся в ней иудеев, то иудеи убили пророка Иеремию. В том же году предсказание святого исполнилось. Существует предание, что через 250 лет Александр Македонский перенес мощи святого пророка Иеремии в город Александрию.

Пророк Иеремия написал книгу «Пророчеств», книгу «Плач» о разрушении Иерусалима и Послание. В Евангелии от Матфея указано, что предательство Иуды предсказано пророком Иеремией: «И взяли тридцать сребренников, цену Оцененного, Которого оценили сыны Израиля, и дали их за землю горшечника, как сказал мне Господь» (Мф. 27:9-10).

Память его совершается 14 мая.

#### БЛАГОВЕРНЫЙ ЦАРЕВИЧ ДИМИТРИЙ

Святой благоверный царевич Димитрий Угличский, сын царя Иоанна IV Грозного и Марии Феодоровны (из рода Нагих), родился 19 октября 1582 года в Москве. После смерти Иоанна Грозного на престол вступил старший брат царевича Димитрия Феодор Иоаннович. Однако фактическим правителем Русского государства в этот период был его шурин, властолюбивый боярин Борис Годунов, стремившийся утвердить себя и свой род на российском престоле. Для достижения этой цели ему было необходимо прежде всего избавиться от законного наследника русского трона, которым из-за бездетности царя Феодора Иоанновича был малолетний царевич Димитрий. Для осуществления своего преступного замысла Борис Годунов решил удалить царевича от московского царского двора. Вместе с матерью, вдовствующей царицей Марией Феодоровной, и ее родственниками царевич Димитрий был отправлен в свой удельный город Углич.

Стараясь избежать опасного кровопролития, Борис Годунов попытался сначала оклеветать юного наследника престола, распустив через своих приверженцев лживые слухи о мнимой незаконнорожденности царевича и запретив поминать его имя во время богослужений. Поскольку эти действия не принесли желаемого, коварный Борис прибег к распространению новых вымыслов о будто бы унаследованной от отца склонности к жестокости шестилетнего отрока. Однако и эти измышления не достигали желаемой цели.

Тогда Борис Годунов решился на крайнюю меру. Попытка отравить юного царевича с помощью Василисы Волоховой, кормилицы Димитрия Иоанновича, не увенчалась успехом: смертоносное зелье не вредило отроку. Через своего сообщника Андрея Лупп-Клешнина Борис отыскал знакомого человека, дьяка Михаила Битяговского, взявшегося собственноручно умертвить царевича. Посланный

в Углич со своим сыном Даниилом и племянником Никитой Качаловым будто бы для управления земскими делами и хозяйством вдовствующей царицы, Битяговский поручил Волоховой вывести в назначенное время царевича во двор. В субботний день 28 мая 1591 года он был зверски убит заговорщиками ударами ножа в горло и другие части тела и сброшен с лестницы.

При виде этого страшного злодеяния пономарь соборного храма ударил в набат, созывая народ. Сбе-

жавшиеся со всех концов города люди отомстили за невинную кровь восьмилетнего отрока Димитрия, самочинно расправившись с жестокими заговорщиками. Впоследствии через своих людей, посланных в Углич для судебного разбирательства, Борис Годунов сумел убедить царя Феодора Иоанновича в том, что его младший брат якобы страдал падучей болезнью и умер, нечаянно упав на нож.

Царевич Димитрий был погребен в Угличе, в дворцовом храме в честь Преображения Господня. Уже в царствование Бориса Годунова у гробницы благоверного царевича Димитрия стали совершаться исцеления больных. В царствование Василия Шуйского, при патриархе Ермогене, 3 июня 1606 года святые мощи страстотерпца были обретены нетленными.

Перенесение святых мощей благоверного царевича Димитрия из Углича в Москву совершилось тогда же, в 1606 году. Побуждением к этому было желание, по выражению царя Василия Шуйского, «уста лжущия заградить и очи неверующия ослепить глаголющим, яко живый избеже (царевич) от убийственных дланей», ввиду появления самозванца, объявлявшего себя истинным царевичем Димитрием.



Торжественно были перенесены святые мощи и положены в Архангельском соборе Московского Кремля, «в приделе Иоанна Предтечи, идеже отец и братья его», митрополитом Ростовским и Ярославским Филаретом, отцом будущего царя Михаила Феодоровича Романова.

После многочисленных чудесных исцелений от святых мощей в том же 1606 году «составиша празднество

царевичу Димитрию трижды в год – рождение (19 октября по старому стилю), убиение (15 мая по старому стилю), перенесение мощей к Москве (3 июня по старому стилю)». Святитель Димитрий Ростовский составил житие и описание чудесных исцелений по молитвам святого царевича Димитрия, из которого видно, что особенно часто исцелялись больные глазами.

В Угличе на месте убиения святого царевича Димитрия был построен храм его имени, который в народе получил название «церковь царевича Димитрия на крови». В этом храме хранилось рукописное житие благоверного царевича, написанное святителем Димитрием, митрополитом Ростовским.

Во время Отечественной войны 1812 года святые мощи благоверного царевича Димитрия были спасены от поругания священником Московского Вознесенского женского монастыря Иоанном Вениаминовым, который вынес их из Архангельского собора и спрятал в алтаре, на хорах второго яруса соборного храма в Вознесенском монастыре. После изгнания французов святые мощи были торжественно перенесены на прежнее место – в Архангельский собор.

#### для детей и их родителей

#### прочитайте детям

### МАПЬЧИК И СИНИЧКА. ПАСХАЛЬНАЯ СКАЗКА

Жил - был на свете один добрый и хороший мальчик. Он был сирота и жил у старенькой бабушки, которая никогда не обманывала, не воровала и не делала плохого и дурного людям. Она была просто доброй бабушкой.

Они жили бедно, и им едва хватало на еду.

Однажды, в одну субботу, в канун Светлого Христового Воскресенья, он сидел у окна и смотрел на улицу.

После холодной и белой зимы наступила теплая весна.

Он увидел, как знакомая синичка, которую он подкармливал холодной и лютой зимой, присела на подоконник и весело завертелась. Она уже привыкла прилетать сюда и ждать еды.

- Сии-сии, - мелодично просвистела синичка.

Мальчик обрадовался ей и, открыв окно, насыпал немного крошек. Она сразу же быстро стала клевать их, благодарно посматривая на него черными блестящими глазками.

- Ну вот, - сказал мальчик, - завтра праздник, а у нас в доме ни-

чего нет... - и тихонько вздохнул.

Синичка защелкала клювом, что-то говоря на своем птичьем языке, немного еще покрутилась и улетела.

- Ничего, внучек, не беспокойся, - сказала бабушка, - Бог даст.

А синичка, наклевавшись крошек, летела и думала:

«Какой хороший мальчик! Он помог мне зимой, когда мне было трудно и голодно. Надо и мне помочь ему и его бабушке»

И полетела синичка к курочке.
- Здравствуй, курочка-сестричка!
- Здравствуй, синичка-сестричка!

- Курочка, дай мне яичек, - попросила синичка

- Зачем тебе, синичка-сестричка?

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка.

- Бери сколько хочешь, сестричка! – сказала курочка.

И тут же огорченно добавила:

- Только вот, все они у меня беленькие, и нет красок, чтобы расписать их.

- Что же делать? – тоже огорчилась синичка.

Они задумались.

Но тут к ним подошел муж к<mark>урочки-сестрички – красавец-</mark>

- Ќу-ка-ре-ку! – громко прокричал он, сильно замахал крыльями и щелкнул шпорами.

- О чем задумались, сестрички? - спросил он.

- Вот синичке надо достать краски, а мы не знаем где, - ответила курочка.

- Эх вы! – гордо сказал петушок. – Все краски можно достать у радуги.

И тут же добавил:

- Я для своего хвоста именно там и брал.

И он с гордостью прошелся перед ними, демонстрируя свой яркий разноцветный хвост.

- Правда, - обрадовалась курочка, - лети-ка ты, сестричка-

синичка, к радуге.

У самой курочки не было такого красивого хвоста, поэтому она и не знала, где достать краски.

Полетела синичка к радуге.

Здравствуй радуга!

- Здравствуй, синичка!

- Помоги мне! Дай мне краски для того, чтобы можно было расписать яички, которые дает курочка-сестричка для хорошего мальчика и его доброй бабушки, которые кормили меня холодной и лютой зимой, - ответила птичка. - А то у них к Светлому Христову Воскресенью ничего нет.

- Ой! – опечалилась рад<mark>уга. – Я бы с радостью дала тебе красок, но у меня сейчас их нет. Краски появятся у меня только летом, когда будет дождик и будет много цветов. А сейчас только закон-</mark>

чилась зима.

Синичка тоже опечалилась.

- Что же делать? - спросила она.

- А слетай-ка ты к солнышку весеннему да к небу высокому, к

ночке темной да к луне яркой, к травке шелковой да к водичке прохладной, и про огонек жаркий не забудь. Они тебе помогут, - посоветовала радуга.

- Спасибо, радуга, - поблагодарила синичка и полетела.

Ей надо было торопиться, так как времени было мало и день уже заканчивался.

Первое, что ей попалось на пути, была река. Подлетела синичка к воде и села на камешек-голыш на бережку.

- Здравствуй, водичка прохладная!

- Здравствуй, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. – Курочка-сестричка даёт мне яички, но их надо покрасить – а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

- Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку. Ко-

нечно, помогу! Вот возьми голубую краску.

- Спасибо, водичка прохладная!

И синичка полетела дальше.

Недалеко от реки она увидала только-только пробивающуюся из темной земли травку. Подлетела к ней синичка и опустилась на землю.

- Добрый вечер, травка шелковая!

- Добрый вечер, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. – Курочка-сестричка даёт мне яички, но их надо покрасить – а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

- Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку. Ко-

нечно, помогу! Вот возьми зеленую краску.

Спасибо, травка шелковая!
 И синичка полетела дальше.

А день уже закончился, и наступила ночь.

Было уже темно и плохо видно, поэтому синичка села на ветку дерева и обратилась к ночи:

- Здравствуй, ночка темная!

- Здравствуй, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. – Курочка-сестричка даёт мне яички, но их надо покрасить – а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

- Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку. Ко-

нечно, помогу! Вот возьми фиолетовую краску.

- Спасибо, ночка темная!

Синичка хотела было уже полететь куда-то дальше, да подумала, что ничего сейчас в темноте не найдет. Она решила дождаться появления луны.

«Не проспать бы», - подумала она.

Она вздохнула и закрыла глазки. Кажется, она даже немного заснула. Холодный ночной ветер, подувший слегка, разбудил ее. Еще была ночь, и синичка хотела опять заснуть, но вдруг увидела луну и очень обрадовалась.

- Доброй ночи, луна яркая!

- Доброй ночи, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. – Курочка-сестричка даёт мне яички, но их надо покрасить – а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

- Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку. Ко-

нечно, помогу! Вот возьми желтую краску.

- Спасибо, луна яркая!

«Мне осталось совсем немножко, - решила синичка. - Успеть бы»

Она увидела, как темное ночное небо стало меняться, свет-

- Доброе утро, небо высокое!

Доброе утро, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. – Курочкасестричка даёт мне яйчки, но их надо покрасить – а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку.

Конечно, помогу! Вот возьми синюю краску.

- Спасибо, небо высокое!

Синичка обрадовалась, немного посвистела и попела, приветствуя наступивший новый день.

Из-за горизонта медленно, чуть зевая и потягиваясь, по-

являлось солнышко.

- Доброе утро, солнышко весеннее!

- Доброе утро, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. - Курочкасестричка даёт мне яйчки, но их надо покрасить – а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

- Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку.

Конечно, помогу! Вот возьми красную краску.

- Спасибо, солнышко весеннее!

«Где ж мне найти огонек?- подумала синичка. - А полечу-ка

я в церковь – там всегда горит огонек»

Через окошко залетела она в храм и видит, что яркий огонек горит перед иконой Богородицы.

- Здравствуй, огонек жаркий!

- Здравствуй, синичка!

- Хороший мальчик и его добрая бабушка, которые кормили меня холодной и лютой зимой, ничего не имеют к Светлому Христову Воскресенью, - ответила птичка. – Курочкасестричка даёт мне яички, но их надо покрасить - а у меня нет краски. Помоги мне: дай краску.

- Знаю я этого хорошего мальчика и его добрую бабушку. Конечно, помогу! Вот возьми оранжевую краску.

Спасибо, огонек жаркий!

Теперь у синички были красная, оранжевая, желтая, зеленая, голубая, синяя и фиолетовая краски, и она покрасила ими яички, которые дала курочка-сестричка.

Разговор синички с огоньком жарким в церкви слышала Богородица и тоже решила хорошим и добрым людям сделать подарок. Она принесла пасхальный кулич и поставила им на стол.

Наступило пасхальное утро.

И теперь на столе у мальчика и бабушки лежали разноцветные яички: красное - от солнышка весеннего, оранжевое – от огонька жаркого, желтое – от луны яркой, зеленое от травки шелковой, голубое - от водички прохладной, синее - от неба высокого, фиолетовое - от ночки темной. Яички улыбались и прижимались друг к другу.

А пышный большой кулич со сладкой белой шапкой и поджаренными коричневыми боками прочно сидел на сто-

ле и смотрел черненькими глазами-изюминками.

Яркое весеннее солнышко своими лучиками осветило комнату, поиграло зайчиками на стене и разбудило маль-

Мальчик проснулся и увидел на столе подарки. Он очень обрадовался и очень удивился.

Бабушка! Бабушка! Смотри! – радостно позвал он.

Бабушка тоже удивилась и обрадовалась. Она стала искать свои очки, которые всегда с ней хотели играть и постоянно прятались от нее.

Где же мои очки? – рассеянно оглядывала она все вокруг.
 Да вот же они! – мальчик нашел спрятавшиеся очки и

протянул их старушке.

Бабушка надела очки и внимательно стала разглядывать утренние подарки. Такого еще она никогда не видела в своей долгой жизни. Она задумалась. И даже присела возле стола, подперев голову рукой. При этом коварные и хитрые очки решили потихоньку сползти с носа и опять куда-нибудь спрятаться. Но бабушка их поправила, подняв выше и пристроив на прежнее место. Они успокоились и затихли.

Бабушка покачала головой и сказала:

- Ну, вот видишь, внучок, я же говорила: Бог всегда дает добрым людям.

Мальчик и бабушка были очень рады и счастливы.

А за окном, на подоконнике, весело прыгала и свистела синичка. Она видела, как удивились и обрадовались мальчик и бабушка. Ей тоже было радостно, что они получили подарки за свою доброту.

Тому, кто делает добро, всегда хорошо и радостно в жизни.

#### к день христова воскресенья

В день Христова воскресенья Мы хотим сказать всем-всем: Людям дал Господь спасенье, Победил Он грех совсем.

Только ты Ему доверься И раскайся, и поверь. Для Царя и Бога в сердце Ты открой скорее дверь!

За тебя страдал Спаситель, Кровь святую проливал. Он теперь - твой Искупитель, Он тебя к Себе призвал.

Примешь ты или откажешь, Выбор только за тобой: Боль греха и в сердце тяжесть Иль прощения покой.

Славь Его ты в этот праздник, Улыбайся и светись, Благодарен будь и кайся, А не в суете кружись.

Куличи, посыпки, яйца, И пустая беготня, -Бог не этого желает В праздник Пасхи от тебя!

В день Христова воскресенья Ты задумайся о том, Получил ли ты спасенье, Чтоб жить в небе со Христом!

Наталия Луба

#### ОБЪЯВЛЕНИЕ

#### Дорогие братья и сестры!

С 1 мая в нашем храме возобновляется практика огласительных бесед.

Таинство крещения, как для взрослых, так и для детей совершается после оглашения (катехументат, от греч. katechoumenos, «оглашенный», «получивший устное наставление»). Оглашение состоит из трех бесед, на которых желающему креститься или родителям и крестным раскрывается учение о Боге и о правилах жизни по Божиим заповедям. Достигшим четырнадцатилетия огласительные беседы нужно посещать лично, тем кто младше - оба родителя и оба крестных (как исключение может быть 1 родитель и 1 крестный) должны посетить все три беседы.

Беседы совершаются по субботам и воскресеньям.

Суббота

13:00 – 3-я беседа 14:00 – 2-я беседа

15:00 – 1-я беседа

Воскресенье

16:00 – 1-я беседа

17:00 – 3-я беседа 18:00 – 2-я беседа

Таинство венчания совершается после обязательной беседы со священником. О времени беседы необходимо договариваться индивидуально.

Дополнительную информацию можно узнать по телефону храма: 8-499-733-79-95





## РАСПИСАНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЙ

|                   | Антипасха.                                                                                            |       |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                   | Неделя 2-я по Пасхе, апостола Фомы.                                                                   |       |
| 1 мая             | Преподобномученицы Тамары.                                                                            |       |
| воскресенье       | Часы. Литургия (ранняя).                                                                              | 7:00  |
|                   | Часы. Литургия (поздняя).                                                                             | 9:30  |
|                   | Блаженной Матроны Московской.                                                                         |       |
| 2 мая             | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 8:30  |
| понедельник       | Радоница. Поминовение усопших.                                                                        | 17.00 |
| 3 мая             | Вечерня. Утреня. 1-й Час.<br>Радоница. Поминовение усопших.                                           | 17:00 |
| з мая<br>вторник  |                                                                                                       | 8:30  |
| <del>-</del>      | Часы. Литургия. Панихида.<br>Священномученика Ианнуария и иных с ним.                                 | 8.30  |
| 4 мая             | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 8:30  |
| среда             |                                                                                                       | 0.30  |
| 5 мая<br>четверг  | Апостолов Нафанаила, Луки и Климента.<br>Утреня. Часы. Литургия.                                      | 8:30  |
| б мая             | Великомученика Георгия Победоносца.                                                                   | 0.00  |
| пятница           | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 8:30  |
| ,                 | Мученика Саввы Стратилата                                                                             |       |
| 7 мая             | и с ним 70-ти воинов.                                                                                 |       |
| суббота           | Утреня. Часы. Литургия. Панихида.                                                                     | 8:00  |
|                   | Всенощное бдение.                                                                                     | 17:00 |
|                   | Неделя 3-я по Пасхе, святых жен-мироносиц.                                                            |       |
| 8 мая             | Апостола и евангелиста Марка.                                                                         |       |
| воскресенье       | Священномученика Сергия.                                                                              |       |
|                   | Часы. Литургия.                                                                                       | 8:30  |
| 0                 | Святителя Стефана Великопермского.                                                                    |       |
| 9 мая             | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               |       |
| понедельник       | Благодарственный молебен Богу за дарование победы в Великой Отечественной войне. Панихида.            | 8:30  |
| 10 мая            | Апостола и священномученика Симеона.                                                                  | 0.30  |
| то мая<br>вторник |                                                                                                       | 8:30  |
| <del>_</del>      | Утреня. Часы. Литургия.<br>Святителя Кирилла, епископа Туровского.                                    | 8:30  |
| 11 мая            |                                                                                                       | 8:30  |
| среда             | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 6.30  |
| 10 250            | Девяти мучеников Кизических: Феокнида, Руфа,<br>Антипатра, Феостиха, Артемы, Магна, Феодота, Фамнасия |       |
| 12 мая<br>четверг | и Филимона.                                                                                           |       |
|                   | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 8:30  |
| 1.0               | Апостола Иакова Зеведеева.                                                                            |       |
| 13 мая            | Святителя Игнатия Брянчанинова.                                                                       |       |
| пятница           | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 8:30  |
|                   | Пророка Иеремии.                                                                                      |       |
| 14 мая            | Иконы Божией Матери «Нечаянная Радость».                                                              |       |
| суббота           | Утреня. Часы. Литургия. Панихида.                                                                     | 8:00  |
|                   | Всенощное бдение.                                                                                     | 17:00 |
| 15 мая            | Неделя 4-я по Пасхе, о расслабленном.                                                                 |       |
|                   | Благоверных князей Бориса и Глеба.                                                                    |       |
| воскресенье       | Часы. Литургия.                                                                                       | 8:30  |
| 16 мая            | Преподобного Феодосия                                                                                 |       |
| понедельник       | Киево-Печерского.                                                                                     | 0.00  |
|                   | Утреня. Часы. Литургия.                                                                               | 8:30  |

| 17 мая            | Мученицы Пелагии.                                                |       |
|-------------------|------------------------------------------------------------------|-------|
| вторник           | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
|                   | Преполовение Пятидесятницы.                                      |       |
| 18 мая            | Преподобного Иакова Железноборовского.                           |       |
| среда             | Иконы Божией Матери «Неупиваемая Чаша».                          |       |
|                   | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
| 19 мая            | Праведного Иова Многострадального.                               |       |
| четверг           | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
| 20 мая            | Мученика Акакия Сотника.                                         |       |
| пятница           | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
|                   | Апостола и евангелиста Иоанна Богослова.                         |       |
| 21 мая            | Собор новомучеников, в Бутове пострадавших.                      |       |
| суббота           | Утреня. Часы. Литургия. Панихида.                                | 8:00  |
|                   | Всенощное бдение.                                                | 17:00 |
|                   | Неделя 5-я по Пасхе, о самаряныне.                               |       |
| 22 мая            | Святителя и чудотворца Николая,                                  |       |
| воскресенье       | архиепископа Мир Ликийских.                                      |       |
|                   | Часы. Литургия.                                                  | 8:30  |
| 23 мая            | Апостола Симона Зилота.                                          |       |
| понедельник       | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
| поподоприн        | Всенощное бдение.                                                | 17:00 |
|                   | Равноапостольных Кирилла и Мефодия,                              |       |
| 24 мая            | учителей Словенских.<br>День тезоименитства Святейшего Патриарха |       |
| вторник           | Московского и всея Руси Кирилла.                                 |       |
|                   | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
|                   | Отдание праздника Преполовения Пятидесятницы.                    |       |
| 25 мая            | Священномученика Ермогена, патриарха Московского                 |       |
| среда             | и всея России, чудотворца.                                       |       |
|                   | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
| 26 мая            | Мученицы Гликерии девы.                                          |       |
| четверг           | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
| 27 мая            | Мученика Исидора.                                                |       |
| пятница           | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
|                   | Благоверного царевича Димитрия,                                  |       |
| 28 мая            | Угличского и Московского.                                        |       |
| суббота           | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:00  |
| J                 | Всенощное бдение.                                                | 17:00 |
| 00                | Неделя 6-я по Пасхе, о слепом.                                   |       |
| 29 мая            | Преподобного Феодора Освященного.                                |       |
| воскресенье       | Часы. Литургия.                                                  | 8:30  |
| 2.0               | Преподобной Евфросинии, в миру Евдокии, великой                  |       |
| 30 мая            | княгини Московской.                                              |       |
| понедельник       | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
| 0.5               | Память святых отцов                                              |       |
| 31 мая<br>вторник | семи Вселенских Соборов.                                         |       |
|                   | Утреня. Часы. Литургия.                                          | 8:30  |
|                   |                                                                  |       |

Главный редактор – иеромонах Николай (Летуновский) Редактор – Галина Конюхова Верстка, дизайн – Александр и Наталья Скороходовы Наш адрес: Московская область, Солнечногорский район, городское поселение Андреевка, пос. Андреевка, ул. Староандреевская, д. 72
Телефон: 8-499-733-79-95
Вопросы и пожелания отправлять по электронному адресу: prihod@spas-andreevka.ru
Наша страница в интернете: www.spas-andreevka.ru

Просим не использовать газету в бытовых целях и не выбрасывать.